
        
            
                
            
        

    
 Lễ Phật Và Y học 

 (lược trích) 

 Ðạo Chứng Pháp Sư biên thuật 

 Chuyển ngữ: Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.quangduc.com  

 Chuyển sang ebook 20 – 8 - 2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

PHẦN THỨ NHẤT: DẪN NHẬP 

CHƯƠNG I: 

I. LỄ PHẬT LÀ MỘT HÀNH ÐỘNG RÈN LUYỆN TỰ GIÁC, LÀ SỰ HƯỞNG 

THỤ TỐI CAO 

II. CÓ NHIỀU CÁCH LỄ NGŨ THỂ ÐẦU ÐỊA KHÁC NHAU, NHƯNG MỖI 

CÁCH ÐỀU CÓ Ý NGHĨA SÂU XA 

III. TINH THẦN, THÁI ÐỘ ÐÚNG ÐẮN TRONG VIỆC HỌC TẬP CÁCH LỄ 

PHẬT 

IV. ÐỪNG KHỞI NHỮNG TÂM THÁI SAI TRÁI KHIẾN CHÍNH MÌNH BỊ 

CHƯỚNG NGẠI 

V. ÐIỀU PHỤC THÂN TÂM, KHIÊM KÍNH, NHU NHUYỄN 

VI. LỄ PHẬT LÀ MỘT CÁCH VẬN ÐỘNG ÐỂ KHÔI PHỤC THÂN TÂM 

KHANG KIỆN 

VII. DO LỄ PHẬT LÀ TU TẬP VỀ MẶT SỰ MÀ KHẾ NHẬP LÝ SÂU 

VIII. LỄ PHẬT TIÊU TRỪ NGHIỆP CHƯỚNG, CHỚ LẦM TƯỞNG LÀ KHỔ 

NHỤC KẾ 

IX. NGUYÊN NHÂN GÂY NÊN SỰ MỆT NHỌC TRONG KHI LỄ PHẬT 

X. DỐC LÒNG VÀO MỘT CHỖ THÌ KHÔNG VIỆC GÌ CHẲNG HOÀN 

THÀNH, ÐỪNG PHÍ TINH THẦN THAN THỞ, GIẬN HỜN 

XI. NHỮNG ÐIỂM MẤU CHỐT KHIẾN VIỆC HỌC LỄ PHẬT TRỞ THÀNH 

KHÓ KHĂN HAY DỄ DÀNG 

XII. GIẢI ÐÁP THẮC MẮC 

CHƯƠNG II 

A. Lễ Phật là cách thực hiện “điều tốt lành bậc nhất” một cách chặt chẽ nhất 

B. Kinh Nghiệm Lễ Phật 

PHẦN THỨ HAI: PHƯƠNG PHÁP LỄ PHẬT VÀ QUÁN TƯỞNG 

I. PHẬT LÀ ÐẤNG GIÁC GIẢ 

II. ÐỨNG NHƯ CÂY TÙNG, NGAY NGẮN NHƯNG THONG DONG 

III. CHẮP TAY NHIẾP TÂM 

IV. CÚI ÐẦU 

V. KHOM MÌNH 

VI. THẢ LỎNG VAI (CÚI XUỐNG) 

VII. CONG GỐI - CONG THÂN HẠ MÌNH XUỐNG 

VIII. QUỲ GỐI SÁT ÐẤT 

IX. QUỲ TỌA THƯ THÁI 

X. DUỖI TAY ÐÓN PHẬT 

XI. NGŨ THỂ ÐẦU ÐỊA 

XII. LẬT NGỬA BÀN TAY ÐÓN PHẬT 

XIII. HÒA NHẬP CÙNG TÂM PHẬT, CHÚNG SANH VÀ PHẬT CẢM ỨNG 

NHAU 

XIV. KHÔI PHỤC TƯ THẾ QUỲ TỌA 

XV. QUỲ, DỰNG LÒNG BÀN CHÂN ÐỨNG LÊN 

XVI. KHÔI PHỤC TƯ THẾ ÐỨNG 

PHẦN THỨ 3: PHÂN TÍCH Ý NGHĨA PHẬT PHÁP VÀ NGUYÊN LÝ Y HỌC CỦA 

MỘT SỐ ÐỘNG TÁC 

I. Vì sao cần phải chắp tay? 

II. Vì sao không được chắp tay đè lên ngực? 

III. Vì sao chẳng nên nghiến chặt răng? 

IV. Vì sao phải nên đứng theo kiểu “tiền bát hậu nhị” (đầu bàn chân cách nhau 8 phân, 

hai gót chân cách nhau 2 phân)? 





---o0o--- 

PHẦN THỨ NHẤT: DẪN NHẬP 



 CHƯƠNG I: 

I. LỄ PHẬT LÀ MỘT HÀNH ÐỘNG RÈN LUYỆN TỰ GIÁC, LÀ SỰ 

HƯỞNG THỤ TỐI CAO 



Có người cứ nghe nói đến việc “lễ Phật” bèn bài xích là hành động mê tín, 

chứ thật ra đối với ý nghĩa của chữ Phật và đạo lý “lễ bái” hoàn toàn chẳng 

hiểu gì nên mới ngộ nhận như thế. Lễ Phật nào phải là sùng bái, van vái thần 

minh  bên ngoài  một cách  mù quáng,  mà chính  là  một hành  vi  hợp  lý, đúng 

đắn, có tiềm năng thâm nhập, khai phát tự tánh nội tại. Lễ bái chẳng những 

giúp  cho  thân,  tâm  khang  kiện,  mà  còn  có  thể  giúp  ta  huấn  luyện  năng  lực 

giác chiếu cao cấp. Nếu bàn đến tác dụng “khiến tâm vui vẻ, sảng khoái, an 

định” thì lễ bái cũng là cách hưởng thụ pháp lạc cao quý. Nếu đã có thể tin 

tưởng vào lời giải thích căn bản trên thì không ai lại chẳng tán thành, đề cao 

hoạt động thân, tâm, tinh thần ưu tú này. 



Có nhiều phương thức biểu đạt sự lễ kính sai khác. Do mỗi quốc gia có một 

nền  văn  hóa sai khác  nên phương thức biểu đạt  lễ kính cũng phải sai khác. 

Chẳng hạn như: Nước thì chắp tay, nước thì khom mình, có nước cúi đầu để 

biểu đạt ý lễ kính. Tại Tây Tạng, thường dùng phương thức “đại lễ bái” để lễ 

Phật. Thậm chí ngay nơi lúc trời Ðông tuyết đọng, họ vẫn kiền thành rạp lạy 

toàn thân,  nằm  mọp  xuống đất,  hai tay  hướng thẳng  về trước, ép sát  xuống 

đất. 



Tại Ấn Ðộ, có chín phương thức biểu đạt sự lễ kính, gọi là “Thiên Trúc cửu 

nghi”: 



1. Mở lời thưa hỏi. 



2. Cúi đầu biểu thị sự cung kính. 



3. Giơ tay lên cao vái chào. 



4. Chắp tay đặt ngang ngực. 



5. Co gối (Ấn Ðộ coi phía phải tượng trưng cho chánh đạo, vì thế trong kinh 

thường thấy nói “trật áo vai hữu, gối phải chấm đất, gối trái dựng thẳng lên” 

để biểu thị sự lễ kính). 



6. Quỳ thẳng (hai gối cùng đặt sát đất, mũi bàn chân chạm đất). 



7. Bàn tay và gối cùng chạm đất. 



8. Ngũ luân cùng gập lại (ngũ luân còn gọi là ngũ thể) tức là đầu, hai gối, hai 

tay thảy đều cong lại 



9.  Ngũ  thể  đầu  địa  (năm  vóc  gieo  xuống  đất)  là  cách  lễ  kính  cao  nhất,  còn 

gọi  là  “đảnh  lễ”,  “đầu  diện  lễ”,  “tiếp  túc  lễ”;  hàm  ý:  dùng  phần  cao  nhất 

trong  thân  ta  là  đầu  mặt  chạm  đất  để  kính  lễ,  ôm  lấy  chân  người  nhận  lễ. 

Cách này còn gọi là “ngũ luân đầu địa” vì đầu, hai tay, hai gối đều chạm đất. 



Chín cách  lễ bái trên  liệt kê theo thứ tự từ khinh đến trọng (chép theo sách 

Ðại Ðường Tây Vực Ký). 

---o0o--- 

II. CÓ NHIỀU CÁCH LỄ NGŨ THỂ ÐẦU ÐỊA KHÁC NHAU, NHƯNG 

MỖI CÁCH ÐỀU CÓ Ý NGHĨA SÂU XA 



Trong các đạo tràng, chùa  miếu của ta, phần  nhiều dùng cách “ngũ thể đầu 

địa” để lễ Phật. Tuy cùng gọi là “ngũ thể đầu địa”, nhưng có nhiều cách thực 

hiện khác nhau:  



1)  Trước  phải  sau  trái: Tại  Ấn  Ðộ,  dùng  phía  phải  tượng  trưng  cho  Chánh 

Ðạo nên quỳ gối phải trước, theo thứ tự: tay phải rồi tay trái chạm đất, biểu 

ý: tôn trọng chánh pháp, nguyện cho chúng sanh đắc Giác Chánh Ðạo. 



* Cách lạy: Ðứng ngay thẳng, chắp tay ngang trán (cánh tay hơi chạm theo 

mép áo). Trước hết là gối phải rồi đến gối trái, hai khủy tay lần lượt theo thứ 

tự chạm đất, rồi xòe hai tay ra, lòng bàn tay ngửa lên. Quán tưởng như đang 

chạm  vào  chân  đối  phương,  dùng  trán  dập  xuống  đất  một  lạy  (theo  Phật 

Quang Ðại Từ Ðiển, điều 6.582). 



2)  Phải  trái  cùng  lúc:  Hai  tay  đối  xứng  đồng  thời  chạm  đất,  hai  gối  cũng 

đồng thời chạm đất. Cách lạy này dùng tả, hữu tượng trưng cho Chỉ - Quán, 

Ðịnh - Huệ, Quyền - Thật, Từ - Bi nên dùng trái phải cùng lúc, biểu thị các ý 

nghĩa: “Ðịnh Huệ Ðẳng Trì” (cùng bình đẳng gìn giữ Ðịnh lẫn Huệ), “Từ Bi 

Song Vận” (cùng vận dụng Từ và Bi), “Chỉ Quán Song Vận”... 



Do hai cách lạy này, cách nào cũng có đạo lý, ý nghĩa sâu xa, chúng ta đều 

phải bình đẳng học tập, thâm nhập thể hội. 



---o0o--- 

III. TINH THẦN, THÁI ÐỘ ÐÚNG ÐẮN TRONG VIỆC HỌC TẬP 

CÁCH LỄ PHẬT 



Do những điều  vừa  nói trên, ta biết  lễ  Phật có nhiều cách khác  nhau, trong 

mỗi đạo tràng  lại  quen dùng  những cách thức  lễ  Phật  khác  nhau. Mỗi cách 

thức  đều  có  điểm  đặc  sắc,  ý  nghĩa  và  ưu  điểm  khác  nhau.  Ðến  mỗi  nơi, 

chúng  ta  phải  đặc  biệt  lưu  tâm.  Ðến  trong  đạo  tràng  nào  để  tham  gia  đoàn 

thể cộng tu, chúng ta đều phải tôn trọng sự chỉ dạy của  người  lãnh đạo,  và 

cũng phải tôn trọng phương tiện và cách sắp đặt trật tự đoàn thể của họ, cần 

phải  làm  đúng  theo  nghi  thức  được  sử  dụng  bởi  đạo  tràng  ấy.  Bởi  lẽ,  tôn 

trọng  người khác cũng  là biểu hiện sự lễ kính chư Phật, là thực tiễn để  hòa 

thuận  với  chúng  sanh.  Chúng  ta  phải  bắt  chước  như  hang  núi  trống  rỗng 

hòng hấp thâu những điều sở trường của người khác thì  mới có thể tự mình 

cải tiến không ngừng, sửa mình ngay thẳng. Như vậy mới là tu hành, mới là 

lễ  Phật,  mới  là  tinh  thần  học  Phật  khiêm  kính,  mới  là  thái  độ  đúng  đắn. 

Những  phương  pháp  lễ  Phật  chúng  tôi  giới  thiệu  ở  đây  chỉ  là  nhằm  kính 

trình mọi người tham khảo mà thôi. 



---o0o--- 

IV. ÐỪNG KHỞI NHỮNG TÂM THÁI SAI TRÁI KHIẾN CHÍNH MÌNH 

BỊ CHƯỚNG NGẠI 



Ngàn  vạn phần chúng ta chớ  vì  người khác dùng cách thức  lễ bái khác  với 

cách  mình  đã  học  trước  đây  hoặc  khác  với  tư  thế  mình  quen  dùng  mà  nảy 

sinh  tâm  lý  kháng  cự,  chẳng  chấp  nhận,  tự  sanh  lòng  phiền  não  (chẳng 

những chỉ đối với việc lễ Phật như vậy mà đối với những điều khác cũng đều 

nên như vậy), hoặc lãng phí tinh thần vào những hoài nghi, không cách nào 

thâm  nhập,  lãnh  hội  những  điểm  hay  của  họ.  Chớ  vì  một  động  tác  nào  ta 

không học được mà ngã lòng, chán nản. Hoặc vì gân cốt thiếu vận động, trở 

thành  cứng  cỏi  chẳng  thể  thực  hiện  ngay  được  động  tác  ấy  bèn  chán  nản. 

Thậm  chí  phê  bình  mù  quáng,  sanh  tâm  khinh  mạn  thì  là  hoàn  toàn  chẳng 

phù hợp với nội dung của tinh thần lễ Phật, mà cũng là trái nghịch với mục 

đích của việc lễ Phật là khai phát Phật tánh, mỹ đức nơi tự tâm. 



---o0o--- 

V. ÐIỀU PHỤC THÂN TÂM, KHIÊM KÍNH, NHU NHUYỄN 



Học  tập  lễ  Phật  thì  điều  đầu  tiên  là  phải  hàng  phục  thái  độ  kiêu  căng,  lười 

nhác,  ngạo  mạn  của  chính  mình,  điều  hòa,  làm  dịu  đi  sự  ngoan  cố,  bướng 

bỉnh, khẩn trương nơi thân tâm mình. Hễ tâm đã khoan hòa, rỗng rang, từ bi, 

dịu dàng thì thân cũng tự nhiên thong dong, đoan chánh, linh hoạt, khí huyết 

cũng  thông  suốt.  Nếu  như  tâm  căng  thẳng,  cố  chấp  vào  một  thói  quen  nào 

đó, thân sẽ tự nhiên trở nên cứng còng,  mất đi tánh  linh  hoạt, dẻo dai, biến 

thành lão hóa, các công năng của thân bị thoái hóa, bệnh tật phát sanh. 



---o0o--- 

VI. LỄ PHẬT LÀ MỘT CÁCH VẬN ÐỘNG ÐỂ KHÔI PHỤC THÂN 

TÂM KHANG KIỆN 



Phật  là  bậc  giác  ngộ.  Ngài  cũng  là  bậc  Ðại  Y  Vương  về  thân  và  tâm.  Lễ 

Phật  là  hình  thức  vận động phù  hợp  với  những  nguyên  lý của  y  học, khiến 

cho nội tâm giao cảm với bậc Ðại Y Vương, khiến cho công năng chữa bệnh 

tự  nhiên  được  phát  khởi,  có  tác  dụng  tăng  cường  khả  năng  miễn  dịch,  đề 

phòng  bệnh  tật,  tự  mình  điều  tiết,  khiến  cho  thân,  tâm  và  cả  thế  giới  cùng 

điều hòa. Vì thế, lễ Phật tiêu trừ được nguyên nhân gây bệnh, chữa lành tật 

bệnh. 



* Lời Phụ: 



Lễ Phật nên mặc y phục tề chỉnh, sạch sẽ. 



Nếu là người xuất gia phải nên đắp y (y trơn tức là mạn y hoặc ca-sa). Nếu 

là  cư  sĩ  tại  gia  thì  phải  nên  mặc  lễ  sám  y  (tức  là  mạn  y),  hoặc  mặc  y  phục 

thống  nhất  theo  quy  định  của  từng  đoàn  thể.  Cố  gắng  tránh  mặc  y  phục 

không tề chỉnh, đừng đội mũ, mặc quần áo quá ngắn hở lưng, hở đùi. Trong 

tập  sách  này,  do  phương  tiện  giúp  cho  người  mới  học  hiểu  rõ  những  điểm 

trọng yếu của từng động tác, nên [các người mẫu] không  mặc quần áo rộng 

rãi. Vì thế, khi chụp hình, người lễ Phật không mặc áo tràng (hải thanh) hay 

đắp y (mạn y hay quải y), chỉ ăn  mặc rất sơ sài như thế. Xin mọi người lúc 

tự tu, phải nên tận tâm lễ kính. Thập phần cung kính ắt thập phần lợi ích. 



---o0o--- 

VII. DO LỄ PHẬT LÀ TU TẬP VỀ MẶT SỰ MÀ KHẾ NHẬP LÝ SÂU 



Cách lễ Phật chúng tôi giới thiệu ở đây về cơ bản là tuân theo cách thức do 

ân sư  là  Pháp Sư thượng Sám  hạ Vân truyền dạy tại  Ðại Chuyên  Học  Sinh 

Trai  Giới  Học  Hội,  phối  hợp  những  lời  thuyết  minh  thô  thiển  theo  nguyên 

tắc giải phẫu sinh vật. Chỉ mong  mọi người lúc mới học cách lễ Phật, trước 

hết, trong từng động tác sẽ được lợi ích thân tâm mềm mại, dần dà sẽ nhập 

Lý  sâu.  Vì  thế,  bước  đầu  là  phù  hợp  với  những  nguyên  tắc  của  giải  phẫu 

học,  sinh  lý  học,  vật  lý  học  (hòng  tránh  khỏi  những  chướng  ngại  nơi  thân 

nghiệp,  nội  tâm  an  định).  Cao  hơn  là  từ  việc  lễ  Phật  trên  mặt  sự  tướng,  sẽ 

khế nhập lý Thật Tướng. 



Xin quý vị chớ vì cách thức mình lễ Phật không đúng, trái nghịch với những 

nguyên  tắc  sinh  lý  học,  động  tác  gấp  rút,  mất  sức  khiến  mình  bị  mệt  mỏi, 

đau  đớn  mà  ngã  lòng  (Có  người  lại  do  đó  quy  tội  cho  việc  lễ  Phật.  Ði  đâu 

cũng  bảo  lễ  Phật  có  những  điều  chẳng  thoải  mái  như  thế  đó,  tựa  hồ  mười 

phương  chư  Phật  xử  tệ  với  họ.  Ðấy  chẳng  những  là  chẳng  hiểu  rõ  lý,  mà 

thậm  chí  còn  gây  tạo  khẩu  nghiệp,  khiến  người  khác  lầm  tưởng  lễ  Phật  là 

chẳng thoải mái, rất khổ sở. Kỳ thật, chỉ vì người ấy lầm lạc mà thôi!) 







---o0o--- 

VIII. LỄ PHẬT TIÊU TRỪ NGHIỆP CHƯỚNG, CHỚ LẦM TƯỞNG 

LÀ KHỔ NHỤC KẾ 



Lễ  Phật  là  để  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tiêu  trừ  trần  lao  cũng  như  tiêu  trừ 

những chướng ngại đã tích lũy từ những tư thế chẳng đúng trong các hành vi 

thường  nhật,  kéo  duỗi  các  chỗ  căng  thẳng,  co  rút,  tiêu  trừ  những  ứ  trệ,  đả 

thông  những  chỗ  bế  tắc,  rèn  giũa  thân  tâm  không  chướng  ngại,  chứ  chẳng 

phải là khổ nhục kế. 



Có kẻ cho rằng càng lễ Phật đến nỗi kiệt sức, thống khổ, càng quỳ đến nát cả 

đầu gối, mọp đầu đến rách trán, thì càng được Phật, Bồ Tát thương xót. Sau 

đấy vì quá mệt mỏi, kiệt sức, không cách chi giữ mãi như thế được, tâm bèn 

lui sụt, hối hận. Do chẳng nhẫn được sự cực khổ quá mức (cũng là do chưa 

xả  được  nỗi  khổ  nơi  da  thịt) bèn  viện  cả  đống  lý  do:  “Vì  tôi  lễ  Phật  chẳng 

được  khoẻ  khoắn  như  thế,  bác  sĩ  bảo  tôi  đừng  nên  lễ  Phật”.  Ðấy  cũng  là 

hạng thiếu tín tâm, chưa hiểu rõ lý rốt ráo. Thật ra, chẳng phải vì lễ Phật mà 

không  khỏe  khoắn,  mà  chính  là  vì  chẳng  hiểu  cách  lễ  Phật  và  nhiều  vọng 

tưởng nên mới không khỏe khoắn! 



Kẻ  mạt  học  này  lúc  mới  học  cũng  hiểu  lầm  như  thế,  chẳng  nắm  được  yếu 

lãnh, lễ Phật đến mệt nhoài nhọc khổ, cho rằng lễ Phật rất mệt mỏi, sau rồi 

mới biết là chính mình lầm lạc. 





---o0o--- 

IX. NGUYÊN NHÂN GÂY NÊN SỰ MỆT NHỌC TRONG KHI LỄ 

PHẬT 



Lúc ban đầu tập tành lễ Phật, thấy nhọc nhằn, đau khổ là vì: 



-  Phương  pháp  chẳng  thích  đáng,  tư  thế  mâu  thuẫn  với  những  nguyên  tắc 

kiện khang của sinh lý học: chẳng khéo giữ trọng tâm theo vật lý học, chẳng 

khéo dùng lực tự nhiên, tự dùng sức một cách nhầm lẫn, lãng phí sức. 



- Các khớp, khủy, gân, thịt của mình vốn đã sẵn có những phế vật ứ trệ hoặc 

đã tiêu  mòn  vì tuổi tác  (khác  nào khe  nước vốn sẵn có bùn  lầy  lắng đọng), 

lại  còn  thiếu  vận  động  nhiều  năm  (giống  như khe  nước  chẳng  hề  nạo  vét). 

Trong tình huống như thế, toan vét sạch một lúc thì đương nhiên những bùn 

lầy  chìm  đắm,  ứ  đọng  sẽ  nổi  lên  khiến  cho  nước  trong  khe  ngầu  đục  quá 

mức.  Chỉ  cần  liên  tục  đổ  nước  trong  vào,  tự  nhiên  bùn  lầy  sẽ  trôi  đi,  khôi 

phục sự trong sạch. Quý vị nên hiểu rõ: Lúc nạo vét sạch, chất bẩn thỉu, tạp 

nhạp  nổi  lên  chính  là  những  bùn  lầy  sẵn  có,  chứ  nào  phải  đâu  do  nạo  vét 

sạch  mà  có.  Nếu  bảo  là  do  nạo  vét  mới  có  bẩn  thỉu,  tạp  nhạp  thì  chính  là 

chẳng quan sát, suy nghĩ rõ ràng vậy. 



Cùng  một  lý ấy,  nếu phương pháp  lễ Phật  đã chính  xác  mà cảm thấy có bộ 

phận  nào  đặc  biệt  co  rút  hoặc  đau  đớn  thì  đấy  chính  là  những  “bùn  lầy”  ứ 

đọng  nhiều  năm  hiển  hiện,  cho  thấy  chỗ  ấy  vốn  bị  ứ  trệ  hoặc  mòn  mỏi  vì 

tuổi già, chứ nào phải là Phật hại chúng ta, cũng chẳng phải do lễ Phật mới 

bị đau đớn. Nói cách khác, lúc quét dọn thấy bẩn thỉu, lộn xộn, đấy chính là 

dấu hiệu báo trước cho sự thanh tịnh, quý vị càng nên tin tưởng dọn dẹp. Xin 

quý vị hãy quan sát, suy nghĩ chính xác, sự lý phân minh, chớ thấy mình có 

chút bịnh vặt liền quy tội cho việc lễ Phật. 



Người  hằng  ngày  thiếu  vận  động,  bảo  đi  một  đoạn  ngắn  đã  thấy  đau  chân, 

bảo khiêng vật nặng liền kêu đau hông, nhức lưng; đương nhiên khi lễ Phật 

cũng phải bị đau nhức, mỏi nhọc. Kỳ thật chỉ vì các chi thể thiếu được huấn 

luyện, hoạt động, chẳng tuần hoàn tốt, cho nên sự chuyển hóa năng lượng và 

thải  trừ  các  chất  cặn  bã  đều  yếu  kém.  Do  vậy,  phải  khéo  luyện  tập,  nếu 

không  lương  tri,  lương  năng  sẵn  có  sẽ  bị  mất  đi.  Tuổi  trẻ  không  tập  luyện, 

đến  già sẽ phải chịu  khổ không  thể  nói. Ðã nhận thức được [giá trị của] sự 

tập luyện thì mới có thể đột phá [những khó khăn]. 



---o0o--- 

X. DỐC LÒNG VÀO MỘT CHỖ THÌ KHÔNG VIỆC GÌ CHẲNG 

HOÀN THÀNH, ÐỪNG PHÍ TINH THẦN THAN THỞ, GIẬN HỜN 



Trong nhà Phật, có rất nhiều người có thể mỗi ngày lễ Phật cả ba ngàn lạy, 

lặng  lẽ  dụng  công  (mặt  chẳng  đổi  sắc,  thung  dung  tự  tại),  đủ  thấy  họ  là 

những người lễ lạy có phương pháp, có rèn luyện. Quý vị phải khéo tự trân 

trọng bản năng Phật tánh, dụng tâm khai ý, đừng lãng phí thời gian, tinh lực 

quý báu để than khổ và oán hờn. Thậm chí suốt ngày bôn ba tìm người khác 

giãi bày  nỗi khổ, chẳng dụng tâm tự giải  ngộ! Nếu có thể đem  hết tâm  lực 

than khổ, bất mãn đó chuyên chú nơi việc khai phát tự tâm thì những phiền 

muộn đó sẽ bị trừ sạch! Phật nói: “Dốc lòng vào một chỗ, không sự gì chẳng 

hoàn thành”. Trên đời không có việc gì khó, chỉ sợ người thiếu lòng! 



---o0o--- 

XI. NHỮNG ÐIỂM MẤU CHỐT KHIẾN VIỆC HỌC LỄ PHẬT TRỞ 

THÀNH KHÓ KHĂN HAY DỄ DÀNG 



Quan sát những người tập luyện lễ Phật, chúng tôi nhận thấy: 



-  Những  đứa  trẻ  ngây  thơ,  thoải  mái,  không  có  tâm  thành  kiến  sẽ  học  rất 

nhanh. Có thể nói là chỉ vẽ cách lạy cho chúng từ một đến ba lần, đại đa số 

bọn  trẻ  đều  làm  được  ngay.  Ðủ  thấy  đây  là  một  loại  động  tác  đơn  giản,  dễ 

học. Quý  vị đừng cho cách  lễ  Phật  này  là  rắc rối, khó khăn, sanh  tâm chán 

nản.  Cũng  từ  sự  kiện  trên,  ta  thấy  lúc  tâm  không  vướng  mắc,  thong  dong, 

mềm dịu sẽ có khả năng học tập rất tốt, giác tánh sẽ phát khởi công dụng tốt 

nhất, trí huệ dễ khai phát nhất. 



- Ðối với người trưởng thành, những người chưa từng học qua cách lễ Phật 

(tâm không có sẵn thành kiến) sẽ học rất nhanh vì chẳng bị thói quen từ quá 

khứ  gây  trở  ngại,  nắm  được  yếu  lãnh  rất  nhanh,  đạt  được  lợi  ích  thân  tâm 

nhu nhuyễn. 



-  Những  người  khó  tập  nhất  là  những  người  cá  tánh  khẩn  trương,  bướng 

bỉnh,  hay  những  người  cố  chấp  vào  tập  quán  quá  khứ.  Là  vì  họ  chỉ  mơ  hồ 

thuận theo động tác đã quen, chẳng đặt chút ý niệm giác tánh. Vì thế, lúc lễ 

Phật  mơ  màng  trên  dưới,  tâm  chẳng  chuyên  chú  (thân  cứ  theo  thói  quen 

đứng lên, sụp xuống, tâm mơ tưởng chuyện khác). Bởi vậy, chẳng biết mình 

đang làm gì. Ðứng lệch chẳng biết là đứng lệch. Chắp tay chẳng biết là năm 

ngón so le, tán loạn. Mỗi một động tác đều là vọng tưởng, làm qua quít mơ 

hồ,  chẳng  hề  dụng  tâm  minh  bạch  rõ ràng  để  tự  quán  chiếu.  Ðấy  là  buông 

thả theo thói quen của tự thân, cô phụ  giác tánh của  mình.  Lễ Phật  một  lạy 

vốn là việc có thể hiểu rõ trong vài giờ, nhưng nếu học tập như thế thì mười 

năm  cũng  học  chẳng  xong.  Thậm  chí  học  hơn  cả  mười  năm,  ngay  cả  động 

tác  chắp  tay  cũng  so  le,  tán  loạn.  Ngay  trong  lúc  khiêm  cung  cúi  đầu  cũng 

vẫn hồ đồ ngửa đầu, thẳng cổ. Ngay trong khoảnh khắc ấy chẳng dụng tâm 

thì cái tật nhỏ cố hữu ấy dù mười năm vẫn chẳng thay đổi được. 



Bởi thế, việc tu tập chẳng nhìn vào thời gian mà chú trọng tại một niệm tâm 

ngay trong lúc ấy có chuyên chú, có thong dong, có cung kính hay không. 







---o0o--- 

XII. GIẢI ÐÁP THẮC MẮC 



Có người cho rằng: “Lễ Phật chỉ là để biểu hiện sự lễ kính, cốt sao trong tâm 

cung  kính  là  được,  việc  gì  phải  giảng  phương  pháp  lễ  Phật?  Phiền  phức 

quá!” 



Có  người  nói:  “Phật  và  chúng  sanh  bản  thể  là  không.  Ðều  cùng  là  tánh 

Không,  cần  gì  phải  chấp  trước  sự  tướng  lễ  Phật?  Cần  gì  phải  giảng  giải, 

nghiên cứu phương pháp lễ Phật cơ chứ?” 



Ðối với câu hỏi thứ nhất, chúng ta phải hiểu rõ rằng học Phật tu trì thì phải 

“sự lý viên dung”, chẳng thể chấp trước vào Lý, phế bỏ tu hành về mặt Sự, 

cũng chẳng thể chấp vào sự tướng nhưng chẳng hiểu rõ đạo lý (Ngẫu Ích đại 

sư nói: “Chấp lý phế sự thì lý cũng chẳng viên dung” và “toàn sự tức lý, toàn 

lý tức sự”). 



Trong tâm có ý niệm cung kính thì lòng thành bên trong biểu hiện ra ngoài. 

Hoàn  toàn chẳng thể  nói tôi đối  với anh có ý cung kính  là  tốt rồi.  Anh đến 

nhà tôi, tôi chẳng thèm lý đến, dòm ngó gì đến, thản nhiên coi truyền hình, 

anh hỏi tôi cũng chẳng đáp. Có thức ăn ngon, tôi ăn một mình, dành vỏ trái 

cây, thức ăn hư, cơm xấu cho anh. Tin chắc là nếu có ai đối xử với anh như 

thế,  nhất  định  anh  chẳng  thể  nào  nghĩ  trong  tâm  họ  có  ý  kính  trọng  anh 

được! Vì thế lòng kính trọng phải có thái độ và lời nói tương xứng, và cũng 

cần phải có phương cách để biểu lộ. 



Nếu  như  ta  bụng  đói,  trong  lòng  muốn  ăn,  ắt  sẽ  có  hành  động,  biểu  hiện 

mong được ăn no. Ðã có ý muốn ăn mà vẫn còn suy xét cách ăn, thực đơn, 

thậm  chí  phân  tích  mức  dinh  dưỡng,  hiệu  năng  của  thức  ăn.  Thậm  chí  còn 

nghiên cứu các phép tắc ứng xử nơi bàn ăn, huống hồ trong lòng có ý kính 

trọng mà chẳng cần phải nghiên cứu phương pháp kính lễ ư? Ngày ngày hễ 

muốn ăn liền dùng ăn uống để giải quyết, chẳng hiềm phiền phức, cớ sao đối 

với tâm ý kính cung kính lại ngại phiền toái? 



Ðối với câu hỏi thứ hai: Ðiểm áo diệu trong đạo lý nhà Phật là “Có, Không 

chẳng  hai” (nếu chấp  vào không thì phế Sự tu, đó cũng  là thiên chấp). Bản 

thể của hết thảy sâm la vạn tượng là Không, nhưng huyễn hiện giả tướng Có. 

Vì thế chẳng thể một bề chấp trước vạn tượng là có, chẳng biết bản thể của 

chúng  là không. Cũng chẳng thể  một  bề chấp bản thể của chúng  là  Không, 

phủ nhận sự hiện hữu của vạn tượng. Bản thể của hết thảy sâm la vạn tượng 

thực chất là Không, nhưng chúng sanh huyễn thấy hình bóng của vạn tượng. 

Chẳng  những  thế,  sự  hiển  hiện  và  biến  hóa  của  giả  tướng  vẫn  tồn  tại  theo 

định  luật nhân quả (Nếu chấp trước  vào Không, bác bỏ nhân quả, thì thành 

Ác Thú Không. Nếu chưa thể đối với lửa đốt, dao cắt vẫn an nhiên thì vẫn là 

chấp Có, sao lại bỏ Sự Tu?) 



Thân  chúng  ta  đây  tuy  “đương  thể  tức  không”  (ngay  cái  thân  này  chính  là 

không), nhưng kẻ phàm phu chưa chứng ngộ vẫn chấp trước có thân thể, có 

tác dụng, có công năng. Nếu chúng ta cử động chẳng thích đáng, chẳng phù 

hợp với nguyên tắc vận động thì cứ theo lý nhân quả, sẽ phát sanh các thứ tật 

bệnh  chẳng  thoải  mái  (nguyên  tắc  vật  lý  và  sinh  lý  chẳng  thể  ra  ngoài  quy 

luật  nhân  quả).  Bệnh  tật  đương  nhiên  là  không,  nhưng  vấn  đề  là  kẻ  phàm 

phu chưa tu chứng được tánh Không ắt nhiên sẽ chấp trước vào chuyện đau 

bệnh. 



Thân thể giả hợp này giống như pháp khí, lẽ dĩ nhiên chẳng nên tham chấp 

nó  quá  mức,  nhưng  cũng  chẳng  nên  ngược  đãi  nó  một  cách  phi  lý.  Phật  là 

bậc dùng Giả để tu Chân (vận dụng thân thể giả huyễn để tu hành, khế nhập 

Chân Lý). Ðã sử dụng giả tướng thì đương nhiên cũng chẳng thể lìa bỏ các 

nguyên tắc nhân quả của giả tướng được. Vì thế phải khéo vận dụng sao cho 

phù hợp với những nguyên tắc vật lý, sinh lý thì mới có thể phát huy lương 

năng, lương tri, khai phát được tiềm năng Phật tánh. 



Do nhân lạy Phật bất đồng nên quả cũng sai khác. Phàm phu một mực chấp 

giả là chân, hệt như nằm mộng cứ chấp mộng là thật, có khi nào trong mộng 

lại  biết  đấy  là  mộng?  Giả  sử  thân  thể  giả  huyễn  có  bệnh  khổ  thì  bèn  thấy 

bệnh khổ  là thật, chưa thể  thấy bệnh đó  là giả, chẳng  hiện  hữu! Vì thế  nếu 

chúng ta sử dụng cái thân giả huyễn này chẳng đúng với nguyên tắc sinh lý, 

vật lý thì đương nhiên sẽ bị chướng ngại, khổ sở, bực bội vậy! 



Miệng  tuy  nói  lý  Không,  lúc  bị  đau  bệnh,  trọn  chẳng  thấy  không  nên  bèn 

phiền  bực.  Chẳng  bằng  như  lúc  vận  động,  trước  hết  hiểu  rõ phép  tắc,  khéo 

vận dụng để chẳng bị chướng ngại bức bách phải chịu khổ quả, cũng như sẽ 

chẳng  bị  mệt  nhọc,  khó  chịu  khi  lạy  Phật,  để  rồi  lại  ngờ  Phật  tổ  không 

thiêng, chẳng ban ân cho mình! 



Nói  một  cách  nghiêm  túc,  [lễ  lạy]  một  cách  hồ  đồ,  mê  muội,  trên  dưới  tán 

loạn thì chẳng thể gọi là lễ Phật được! Bởi lẽ, Phật là Giác Giả, dùng sự giác 

ngộ  để  cảnh  tỉnh  tâm,  soi  xét,  quán  chiếu  tường  tận,  giác  ngộ  thì  mới  là 

tương  ứng  với  đạo.  Theo  Ðịa  Trì  Bồ  Tát  Giới,  Bồ  Tát  hằng  ngày  phải  tu 

công đức lễ Phật, nếu không tu như thế là phạm giới. Chỉ hàng Bồ Tát từ Sơ 

Quả trở lên mới là ngoại lệ (khai duyên). Nếu bảo chẳng cần đến sự tướng lễ 

Phật thì kẻ nói đó có đã chứng Sơ Quả hay chưa? Nếu đã chẳng chấp tướng 

thì lạy Phật nào có ngại gì? 



---o0o--- 



 CHƯƠNG II 



A. Lễ Phật là cách thực hiện “điều tốt lành bậc nhất” một cách 

chặt chẽ nhất 



1. Ðiều tốt lành bậc nhất: Hãy tự đoan chánh tâm, hãy tự đoan chánh 

thân 



Kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy:  “Thế  nào  là  điều  lành  bậc  nhất?  Hãy  nên  đoan 

chánh  tâm,  hãy  nên  đoan  chánh  thân”.  Lễ  Phật  là  cách  thực  hiện  “điều  tốt 

lành  bậc  nhất”  một  cách  chặt  chẽ.  Bởi  lẽ,  việc  lễ  Phật  rèn  luyện  sức  quán 

chiếu, rèn luyện đoan chánh mà thung dung, điều phục các căn, thân tâm nhu 

nhuyễn.  Vận  động  đúng  quy  tắc  sẽ  vun  bồi  sức  an  định,  sức  giác  chiếu  và 

tinh thần lễ kính. Dùng công phu ấy vận dụng vào  mỗi một hoàn cảnh sinh 

hoạt  thường  nhật  thì  trong  mỗi  một  động  tác  chẳng  còn  phân  biệt  giữa  lễ 

Phật  và  sinh  hoạt.  Nếu  còn  phân  biệt  giữa  sinh  hoạt  và  lễ  Phật  là  đã  đánh 

mất ý nghĩa của việc lễ Phật. 



Hoàn  chỉnh  những  sinh  hoạt  thường  nhật  chính  là  vận  dụng  tinh  thần  của 

việc  lễ  Phật:  biến  tán  loạn  thành  chuyên  chú,  biến  căng  thẳng  thành  nhẹ 

nhàng,  thung  dung;  biến  cứng  cỏi  thành  mềm  mại,  biến  chấp  trước  thành 

rỗng  rang,  sáng  suốt; biến  mờ  mịt thành  giác  chiếu,  biến  hồ  đồ  thành  sáng 

suốt. 



---o0o--- 

2. Vì sao cần phải đoan chánh, thung dung? 



Cứ quan sát hoạt động nuốt chất lỏng của thực quản, ta sẽ thấy rõ: 



1)  Thực  quản  phải  thẳng  và  thông  suốt  thì  mới  có  thể  nuốt  chất  lỏng  dễ 

dàng. Nếu thực quản cong quẹo, việc nuốt chất lỏng cũng bị trở ngại. Cùng 

lý đó, nếu thân thể đoan chánh thì huyết quản mới thông suốt. Nếu thân thể 

bị gò ép trong tư thế nghiêng lệch một thời gian dài thì huyết quản cũng như 

thực quản liên tục bị vặn cong, sự tuần hoàn của máu chẳng thông suốt. 



2) Nếu  dùng  tay  đè  mạnh  lên  thực  quản  đã  ở  vị  trí  thẳng  thì  vẫn  khó  nuốt 

chất lỏng. Vì thế cần giữ ngay ngắn nhưng phải thoải mái. 



Nếu gân cốt chúng ta liên tục ở trong trạng thái căng cứng, co rút thì những 

mạch  máu  trong  gân  gốt  bị  trở  ngại,  khác  nào  thực  quản  bị  đè  chặt  chẳng 

được thông suốt.  Ấy chính  là  gân cốt của  chính  mình tạo áp  lực trên chính 

huyết quản của ta. Áp lực ấy do tâm trạng căng thẳng gây nên. Do vậy, tâm 

có thư thái thì khí huyết mới thông suốt, chẳng đến nỗi tự mình áp chế chính 

mình. Tâm có thư thái thì sức giác chiếu mới phát huy được, mới sáng suốt 

chuyên chú được. 



---o0o--- 

3. Giữ cho thân ngay thẳng chính là cơ sở để tu Quán 



Bài kệ lễ Phật như sau: 



Năng lễ, sở lễ tính không tịch, 



Cảm ứng đạo giao nan tư nghị, 



Ngã thử đạo tràng như đế châu, 



Thập phương Như Lai ảnh hiện trung, 



Ngã thân ảnh hiện Như Lai tiền, 



Ðầu diện tiếp túc quy mạng lễ. 



Có  kẻ  vặn:  Ðã  là  Không  Quán  thì  cần  gì  phải  luận  đến  nguyên  tắc  “đoan 

thân” (giữ cho thân ngay ngắn) nữa cơ chứ? 



Ðáp:  Tu  hành  phải  có  trình  tự.  Nền  tảng  đã  bất  ổn  lại  xây  lầu  cao  thì  sẽ 

chẳng  vững.  Xin  hãy  xem  các  trước  tác  của  chư  cổ  đức.  Như  trong  cuốn 

Quán Vô Lượng Phật Kinh Sớ của đại sư Thiện Ðạo, trước khi bắt đầu giảng 

dạy pháp quán tưởng, Ngài cũng dạy công phu chuẩn bị để an định thân tâm 

làm cơ sở. Ngay trước đoạn dạy: “Lại quán tứ đại nơi thân trong ngoài đều 

không,  trọn  không  có  một  vật”,  có  đoạn  văn  như sau:  “Dạy  ngồi  xếp  bằng 

ngay ngắn, giữ thân ngay ngắn, ngậm miệng, răng đừng cắn chặt, lưỡi chống 

lên vòm họng để cho hơi thở giữa yết hầu và mũi được thông suốt”. 



Ðó chính là đoạn văn dạy về cách chuẩn bị trước khi tu Quán (tiền phương 

tiện), là lời dạy cực trọng yếu. Kẻ sơ học đừng vội ham cao, chuộng xa, coi 

thường công phu “giữ cho thân ngay ngắn...” Cây không rễ dễ bị khô, xin kẻ 

sơ học hãy dụng tâm chú ý. 



* Công đức thù thắng của việc lễ Phật: 



Kinh Nghiệp Báo Sai Biệt dạy: 



“Lễ tháp miếu Phật, được mười thứ công đức: 



Một là được thân đẹp đẽ, giọng hay. 



Hai là nói ra điều gì người khác đều tin phục. 



Ba là ở giữa đám đông không sợ hãi. 



Bốn là thiên nhân yêu mến, bảo vệ. 



Năm là oai thế đầy đủ. 



Sáu là những chúng sanh có oai thế thảy đều đến thân cận, gần gũi. 



Bảy là thường được thân cận chư Phật, Bồ Tát. 



Tám là đủ đại phước báo. 



Chín là mạng chung sanh thiên. 



Mười là mau chứng Niết Bàn”. 







---o0o--- 

4. Lễ Phật tiêu trừ nghiệp chướng, khai phát tiềm năng 



Nói  đại  lược,  Nghiệp  là  hành  vi,  Chướng  là  chướng  ngại.  Do  các  hành  vi 

trong  quá  khứ  tích  lũy  phát  sanh  các  thứ  chướng  ngại,  bất  luận  là  chướng 

ngại  nơi thân  hay  nơi tâm. Các  hành  vi trong quá khứ vừa  nói  đó bao  gồm 

các ý tưởng trong tâm (ý niệm), lời nói và các tư thế, hành động nơi thân thể. 



Có  người  cho  rằng  phải  gây  sự  ác  lớn  thì  mới  là  tạo  ác  nghiệp,  mới  có 

nghiệp chướng. Kỳ thật, chỉ cần trong tâm động niệm là đã có nghiệp (thiện 

niệm có thiện nghiệp, ác niệm có ác nghiệp. Niệm Phật là tịnh nghiệp). Thân 

có những động tác, tư thế đều là “nghiệp”. Bất cứ động tác, tư thế tạo thành 

những chướng  ngại cho thân thì  gọi  là “nghiệp chướng”  nơi “thân  nghiệp”. 

Rất nhiều sự đau khổ, bệnh tật có liên quan đến những tư thế thường ngày, 

tức là có quan hệ với thân nghiệp. Thân nghiệp lại chịu sự chỉ huy của tâm. 

Hễ tâm bị vướng mắc, giằng kéo thì thân cũng hiện vẻ khẩn trương, bất giác 

tự gây nên chướng ngại cho chính mình (nghiệp chướng). 



Vì sao nói niệm Phật, lễ Phật có thể tiêu trừ nghiệp chướng? Là vì trong khi 

lễ Phật, tâm phải điều chỉnh, hướng đến cung kính và từ bi thanh tịnh, miệng 

niệm  Phật  nên  không  nói  chuyện  tạp  nào  khác,  trở  thành  “ngôn  ngữ  thanh 

tịnh”, động tác nơi thân trở thành nhu nhuyễn, khiêm hòa, cung kính. Vì thế 

tiêu trừ được những tư thế xấu thường ngày gây những chèn ép, chướng ngại 

trên thân. Cả ba phương diện thân, ngữ, ý đều thanh tịnh, cung kính, nên tiêu 

trừ được những chướng ngại do những hành vi bất hợp lý trong quá khứ gây 

nên (đó là “tiêu nghiệp chướng”) và cũng thuận tiện cho việc tập luyện “đạt 

an định trong khi động”. 



...Chúng ta hãy yên lặng quan sát tư thế của chính mình hoặc quan sát tư thế 

của  người  khác  để  tự  cảnh  tỉnh  chính  mình  (nhưng  cần  chú  ý:  mục  tiêu  là 

quay  lại  quan  sát  chính  mình,  sửa  đổi  chính  mình,  chứ  chẳng  phải  để  phê 

bình, chỉ trích). Hễ tâm có vướng mắc thì bất giác gân thịt trên thân cũng tự 

nhiên co rút, căng cứng. 



Do chẳng hề tự quán chiếu  mình nên rất khó phát hiện để tự sửa đổi, khiến 

cho những chướng ngại rất dễ trừ bỏ cũng khó có cơ hội trừ bỏ. Lúc lễ Phật 

là  lúc  tự soi  xét  mình, điều phục thân tâm, hết sức điều tiết thân tâm khiến 

thân  tâm  tự tại,  rất  thong  dong,  chẳng  còn  bị  khẩn  trương,  chướng  ngại  rất 

oan uổng nữa! 



---o0o--- 

5. Lễ Phật là điều phục thân tâm, tiêu trừ nghiệp chướng (vô trụ sanh 

tâm) 



Khởi tâm lễ Phật, Phật liền biết ngay, phóng quang gia bị. 



Lễ Phật: 



a) Tâm buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chánh niệm niệm Phật (linh minh giác 

chiếu). 



b) Thân thả lỏng các cơ, nhất tâm (linh hoạt, thong dong, mềm mại). 



Trong  khi  lễ  Phật,  thân  tâm  đều  thong  dong  mà  cung  kính,  chuyên  chú,  cử 

động  nhẹ  nhàng,  sáng  suốt,  thoải  mái.  Tuy  là  trong  động  mà  vẫn  an  định 

quán chiếu. Tuy là động mà nhu nhuyễn, không cứng cỏi, co rút, lực phân bố 

đều, phù hợp tinh thần “vô trụ sanh tâm” trong kinh Kim Cang. 



Chẳng hạn như: khi gối chấm đất, tay liền lập tức duỗi nhẹ ra (chẳng chống 

mạnh xuống, phí sức!). Khi ngồi quỳ xuống, hai gối và toàn thân lại lập tức 

hoàn toàn buông lỏng (vô trụ), tùy thời luyện tập, buông bỏ tâm khẩn trương 

chấp  trước.  Rèn  luyện  sao  cho  có  thể  đề  khởi,  có  thể  buông  bỏ  khiến  thân 

lẫn tâm đều thông suốt, không chướng ngại. 



Trong động lại có thể tùy thời vận dụng tác dụng chiếu soi rành rẽ của tâm 

(sanh tâm).  Lại còn tùy thời buông  lỏng chẳng  giữ cứng (vô trụ). Dù thong 

dong nhưng chẳng ngừng tinh tấn (vô trụ sanh tâm). Tâm như bánh xe, xoay 

vần vận chuyển, trục là nhất niệm, nhưng lại “không tâm” chẳng vướng mắc. 

Bánh xe tiến về trước, chuyển động, nhưng trung tâm của bánh xe không lay 

động. 



---o0o--- 

B. Kinh Nghiệm Lễ Phật 



1. Lễ Phật Tâm Ðắc (Pháp sư Diệu Âm trần thuật) 



Kẻ  mạt  học  này  lấy  việc  lễ  Phật  làm  nhật  khóa  đã  nhiều  năm.  Khi  ấy  tôi 

chẳng biết tư thế  lễ Phật phải phù  hợp  với kết cấu tự  nhiên của thân thể  và 

nguyên tắc sinh học. Mỗi khi lễ Phật xong thường cảm thấy rất mệt mỏi, cổ 

tay nhức mỏi, xây xẩm, sắc mặt trắng bệch, cảm thấy rất khổ sở. Sau này, do 

cơ duyên ngẫu nhiên hạnh ngộ sư phụ Ðạo Chứng, được Ngài từ bi dạy dỗ, 

khai thị, mới biết rằng do tư thế sai lầm nên mới đến nỗi ấy. Vì thế, tôi liền 

phát tâm theo Ngài học cách lễ Phật. 



Học  cách  lễ  Phật  vốn  là  việc  rất  đơn  giản,  rất  dễ  dàng,  những  đứa  trẻ  hồn 

nhiên học rất nhanh, nhưng kẻ mạt học phải mất trọn cả năm  mới sửa đúng 

được những tư thế căn bản nhất, mới tạm  luyện thuần thục. Do vì chút thói 

tật vặt vãnh tập khí gây chướng ngại, lại thêm năng lực học tập yếu kém, nên 

học  vừa  chậm  lại  vừa  tốn  sức.  Nói  ra  hết  sức  xấu  hổ,  học  theo  cách  lễ  lạy 

mới  tôi  bèn  phát  hiện  những  động  tác  tối  cơ  bản  trước  đây  như  chắp  tay, 

đứng thẳng, thậm chí cách thức nhắc thân lên, tôi đều làm trật cả. Ðứng thì 

ngả nghiêng, vẹo vọ. Chắp tay thì các ngón so le không đều, lễ kính thì lụp 

chụp, quều quào, khom mình thì xương sống cứng như vách sắt. Lại còn lúc 

lễ  thì  trọng  tâm  thường  rơi  vào  đầu  mũi  chân,  chứ  chẳng  đặt  tại  gót  chân; 

xòe tay  như đang quơ  mái chèo. Thậm chí chẳng biết thở ra khi  lạy  xuống, 

hít vào khi đúng lên. Vì thế, thường chỉ lạy được hơi trước, chẳng tiếp được 

hơi sau, phì phò, hào hển! 



Hồi tưởng lại lúc mới bắt đầu học cách lễ Phật, toàn thân cứng còng chẳng 

linh hoạt, gân cốt căng thẳng chẳng thư giãn. Lễ Phật Như Lai xong như trâu 

già kéo  xe  nặng,  mới dùng sức  một chút, khắp thân  mồ  hôi đã đổ tháo  như 

mưa. Mới lễ mấy lạy, y phục đã ướt sũng. 



Trong lúc học cách lễ Phật, thường thường chẳng nắm vững bí quyết: chẳng 

biết rằng trọng tâm phải đặt tại gót chân thì mới hợp với trọng tâm tự nhiên 

của vật lý học. Thoạt đầu, tôi chẳng biết dùng sức ở huyệt Ðan Ðiền để gập 

thân,  thót  bụng,  và  cúi  đầu  để  nhìn  vào  khoảng  giữa  hai  chân  một  cách  tự 

nhiên. Chẳng biết ngửa đầu, cúi đầu đều phải dùng lực tự nhiên để mềm mại 

cúi xuống, chỉ cậy vào sức. Kết quả là cong vẹo nhiều hơn ngay ngắn, càng 

lạy vội vàng càng thêm mệt! 



Lúc  mới  học,  lễ  một  lạy,  đối  với  mỗi  động  tác  đều  phải  chăm  chú  xem  từ 

đầu đến chân có chính xác hay không. Nếu sai thì sẽ thấy cúi đầu nhưng đầu 

chẳng gục xuống (lại vội vàng ngẩng đầu, sau gáy càng cứng đờ). Cong lưng 

nhưng xương sống chẳng gập lại (bụng chẳng thót vào), thậm chí quên cả hô 

hấp. Do phương pháp sai lầm nên hông đau, lưng mỏi, choáng váng rất khó 

chịu, trọn chẳng có một mảy pháp hỷ nào! 



Tuy  lúc đầu thường  làm sai  nên bị  khổ sở oan  uổng,  nhưng tôi  vẫn cứ dốc 

lòng  tin,  luyện  tập  liên  tục  không  ngừng,  lập  chí  không  học  thuần  thục 

không  được.  Vậy  mà  phải  mất  một  hai  năm  mới  học  xong,  mới  đạt  được 

thân tâm thư thái, gân cốt mềm mại, mỗi một lạy đều tự nhiên, thong dong, 

mềm mại, tràn trề pháp hỷ! 



Do tập quán từ nhiều năm trước tạo thành những động tác quán tính, cứ hễ 

một phen vọng tưởng, tâm chẳng chuyên chú vào ngay trong mỗi sát na thì 

những động tác quán tính sẽ xuất hiện. Vì thế, phải dùng tánh cảnh giác cao 

độ để quán chiếu. 



So với những người mới học thì việc sửa đổi cho chính xác những động tác, 

tư thế không chính xác đã quen thói càng khó hơn nữa. Trong khi ấy, hành 

nhân  lại  còn  thử  thách  bởi  một  vài  trục  trặc,  tức  là  những  phản  ứng  mang 

tính  tạm  thời  [do  những  tư  thế  sai  lạc  quá  lâu  gây  ra].  Nếu  chẳng  có  đại 

nguyện  lực thúc đẩy, tin chắc rằng  hành  nhân sẽ thoái tâm, chẳng  nghĩ đến 

việc  lễ  bái  nữa.  Ấy  là  vì  toàn  thân  đã  có  những  tổn  thương  cũ,  hoặc  có 

những tật bịnh vặt vãnh đã lâu, nay trong lúc lễ Phật, khác nào vét sạch ống 

cống, nhất thời sẽ có phản ứng đau đớn. Cũng may là tôi chẳng ngã lòng, tín 

tâm càng cao, thêm dũng khí tiếp tục lễ bái. Kết quả là do bị phản ứng, [sức 

khỏe]  lại  được  cải  thiện  lớn  lao.  Chẳng  hạn  như  lúc  nhỏ  bị  thương  ở  đầu, 

xương cổ bị trục trặc nên thường hay bị chóng mặt. Trong lúc lễ Phật, chẳng 

hề  hay  biết  là  sức  khỏe  mình  đã  khá  hơn,  đầu  không  còn  bị  choáng  váng 

nữa.  Xương  cổ  cũng  khôi  phục  bình  thường.  Cũng  như chẳng  biết  sao  bắp 

chân  phải  đột  nhiên  phát  sanh  chứng  thũng,  sưng  phù,  nóng  hực,  vừa  đau, 

vừa nhức, nhưng cứ liên tục lễ bái thì chứng này cũng biến  mất không thấy 

tăm hơi. 



Từ  nhỏ,  kẻ  mạt  học  này  nơi  Ðan  Ðiền  vô  lực,  nói  nhiều  liền  phát  suyễn, 

xướng tụng kinh kệ liền bị tức ngực, hơi ngắn, khó đọc liên tục, cũng chẳng 

thể đang nằm ngửa ngồi nhổm dậy được. Sau này, do vì lễ Phật, trong bụng 

tự nhiên hóa ra hữu lực, hiện tại đang nằm ngửa có thể ngồi nhổm dậy được, 

khi tụng niệm cũng có thể xướng hơi dài chẳng bị phát suyễn, học được cách 

hít thở sâu.  Lúc trước khí sắc chẳng tươi,  mặt thường  trắng bệch,  lòng bàn 

tay vàng khè, ai gặp tôi cũng bảo: “Pháp sư phải uống thuốc bổ đi!” Nhưng 

hiện tại thể chất thay đổi, khí sắc rất tươi, chẳng còn ai giục tôi uống thuốc 

bổ nữa. 



Do  lễ  Phật  mà  thân  thể  có  những  điều  cải  thiện  như vậy,  tâm  cũng  chuyên 

chú, an định, chẳng còn phải  nhọc  lòng  vì những chứng bệnh  lặt  vặt, khiến 

cho kẻ mạt học càng thêm tin tưởng vào phương pháp lễ Phật phù hợp với tự 

nhiên và nguyên lý y học; đối với việc lễ Phật càng thêm ưa thích, vui sướng 

sâu sắc. Một ngày chẳng lễ Phật là một ngày chẳng khoan khoái vậy. 



Có kẻ bảo lễ Phật thì muốn thế nào cứ lễ thế ấy, việc gì phải suy xét là đúng 

hay không đúng phương pháp, là chính xác hay không chính xác! Cần phải 

biết rằng: “Tư thế có thể dẫn đến sự khang kiện mà cũng có thể tạo thành tật 

bệnh!”,  điểm  quan  yếu  là  có  đúng  phương  pháp  hay  không!  Nhà  Phật  dạy 

chúng  ta  bốn  oai  nghi:  “Ði  như  gió,  đứng  như  tùng,  ngồi  như  chuông  úp, 

nằm như cung” là do đạo lý ấy. Ðấy là vì mỗi tư thế, động tác của chúng ta 

đều ảnh hưởng sâu xa đến sự khang kiện của thân tâm cũng như ảnh hưởng 

vô cùng lớn lao đến việc tu hành thành tựu của chúng ta. Thân tâm có khang 

kiện thì tu hành mới không bị chướng ngại. Chẳng riêng gì việc lễ Phật, nếu 

các tư thế động tác trong sinh  hoạt thường ngày không đúng đắn thì  xương 

sống  sẽ  bị  cong  vẹo,  chèn  ép  huyết  quản,  thần  kinh,  nội  tạng,  tạo  thành  đủ 

thứ  bệnh  tật,  ưu  não,  thống  khổ.  Vì  vậy,  đã  có  tâm  lễ  Phật  thì  tốt  nhất  là 

dùng phương pháp hữu ích cho cả thân lẫn tâm thì mới là hành vi sáng suốt. 



Sau cùng, chỉ mong những ai hữu tâm học lễ Phật sẽ đều được chư Phật hộ 

niệm, đạt được pháp bảo như vậy. Thực hành theo đó, phước huệ cùng tăng, 

lại phát Bồ Ðề tâm, hoan hỷ niệm Phật, cùng sanh Cực Lạc quốc. 



2.  Ðiều  chủ  yếu  là  luyện  được  cách  lễ  Phật  vừa  thong  dong  vừa  tự  nhiên 

(tiến sĩ Tạ Thanh Giai, phó giáo sư đại học Ðài Loan kính thuật) 



Pháp sư thượng Ðạo  hạ Chứng  hỏi  tôi có  muốn  viết  một bài trình bày điều 

mình tâm đắc trong việc lễ Phật để các liên hữu được xem hay không. Do vì 

lễ Phật được hưởng niềm hoan hỷ và sảng khoái thù thắng, nên tôi bèn sung 

sướng xin viết, chẳng nệ mình ngu vụng, dùng tấm lòng thô thiển, quê mùa, 

viết ra một bài trình lên quý vị để khích lệ lẫn nhau. 



---o0o--- 

1) Rất nhiều người niệm Phật lấy việc lễ Phật làm nhật khóa 



Nhớ lại mười năm trước lúc mới học Phật, gặp được một nhóm người niệm 

Phật, đại đa số lấy việc lễ Phật làm nhật khóa, hoặc lạy 24 lạy, hoặc lạy bốn 

mươi  tám  lạy,  sáu  mươi  lạy,  hoặc  108  lạy,  hoặc  200,  hoặc  300,  hoặc  500, 

hoặc  600.  Tôi  chẳng  biết  cách  lễ  Phật,  cứ  tự  mình  lễ  theo  cách  lễ  vụng  về 

bên ngoài, học cách đảnh lễ của họ. Thoạt đầu lễ bốn mươi tám lạy, sau tăng 

dần đến 108 lạy. Rồi lấy 108 lạy làm định khóa, hành trì liên tục mấy năm. 

Sau gặp nhân duyên tiếp xúc cách đại lễ bái của Mật giáo. Lúc mới học cũng 

rất  khó,  nhưng  một  khi  đã  nắm  được  yếu  quyết  bèn  như  cá  gặp  nước.  Cứ 

mỗi  lần toàn thân  nằm rạp  xuống đất thì chẳng khác  nào được tiếp  xúc  với 

đức A Di Ðà Phật, không hề vướng mắc. Vì thế, bèn đổi sang cách đại lễ bái. 



---o0o--- 

2) Sau khi giải phẫu, việc lễ Phật bị ảnh hưởng lớn 



Sau khi tôi bị  ung thư vú, phải cắt bỏ  vú  phải, bác sĩ bèn khuyên: “Từ  đây 

không được dùng tay phải để khâu vá, cũng như chẳng thể đo huyết áp trên 

tay phải”. Thoạt nghe như vậy, chẳng biết đấy là điều nghiêm trọng. Từ đấy 

về sau, nách phải thường bị sưng đau, vai phải cứng, đau; thậm chí đau buốt 

cả  xương  bả  vai  phải.  Có  lúc  cảm  giác  như  tay  phải  rời  khớp  rụng  luôn 

xuống đất, khó chịu đựng nổi. Ðiều này ảnh hưởng lớn đến việc lễ Phật. 



Lúc lễ  xuống, phải dùng cánh tay để nâng đỡ trọng  lượng toàn thân. Lễ rồi 

đứng dậy, lại phải dùng tay vận sức đỡ thân lên. Do tay phải, vai phải chịu 

lực  quá  nhiều  khó  chịu  đựng  nổi,  lạy  một  vài  lạy  là  không  thể  nào  lạy  nổi 

nữa. Nhất là cách đại lễ bái, lúc lạy xuống, phải dùng hai tay chống đỡ trọng 

lượng toàn  thân để  nằm  mọp  xuống.  Hai tay chịu  lực  rất  lớn, không  những 

không thể  lễ  nhiều  mà còn cảm thấy khó  chịu.  Tuy  rất ưa  thích cách đại  lễ 

bái,  nhưng  dù  ưa  cũng  chẳng  thể  cưỡng  cầu,  nhật  khóa  phải  trở  về  cách  lễ 

Phật bình thường. Sở dĩ tôi chẳng buông bỏ việc lễ Phật là vì không lễ không 

chịu  được.  Cứ  nghĩ  xem:  dù  là  lễ  Phật  rất  mệt  nhọc  nhưng  so  ra  vẫn  hơn 

không lễ Phật. Vì thế, vẫn cứ lễ Phật như cũ. 



---o0o--- 

3) Sức tiêu trừ nghiệp chướng của việc bái sám rất lớn, nhưng do cách 

lạy không thích đáng nên rất khó khăn, khổ sở. 



Sau khi mắc bệnh, tôi nhận rõ mình nghiệp chướng sâu nặng, nhưng hết thảy 

nghiệp  chướng  lại  do  sám  hối  mà  được  trừ  diệt.  Vì  thế,  tôi  bèn  bắt  đầu  lễ 

sám. Bản sám văn tôi dùng là Bảo Vương Tam Muội Sám, trứ tác cuối cùng 

vào tuổi già của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Bản này chẳng những khai thị tường 

tận  về  đạo  lý  sám  hối:  “Phải  sanh  khởi  tâm  hổ  thẹn,  chẳng  tái  phạm  nữa”, 

mà còn  dung  nhập  những  nghĩa  lý trọng  yếu của kinh Vô  Lượng Thọ.  Lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ đã nhận định về sám văn này như sau: “Lấy nhân hạnh 

của ngài Pháp Tạng làm khuôn mẫu cho chính mình, lấy quả chứng của đức 

Di  Ðà  làm  chỗ  mình  quy  y...  Dung  hàm  Lý  sám  trong  Sự  sám,  ai  ai  cũng 

thực  hành được!”  Bởi thế, tôi dùng  bản sám  này  làm  định khóa,  mỗi tháng 

lạy một lần. 



Trong  nửa  trước  bản  sám  thì  quỳ  tụng  sám  văn  hoặc  lễ  bái  khoảng  chừng 

một giờ. Trong nửa sau, cứ xưng một danh hiệu Phật lại lễ một lạy, lạy liên 

tục gần 300 lễ. Ðây là một thử thách lớn đối với tôi sau khi được giải phẫu. 

Trước mỗi lượt lễ Phật, tôi lại phải tự khích lệ một lần, phát đại nguyện một 

lần để tự cổ vũ dũng khí lẫn tinh thần rồi mới bái sám. Lễ xong tưởng chừng 

như mình vừa hoàn thành cả một việc lớn lao. Nhưng dù lễ ít hay nhiều đều 

chẳng thoải mái cả. Mỗi khi lễ sám xong, các liên hữu gặp tôi đều hỏi: “Ủa! 

Sao  mặt bà sưng  lên  vậy?”  Khủy tay do dùng sức để chống  xuống  nên đau 

rần, chân cũng  nhức buốt. Lại do dùng sức quá độ  nên nách phải cũng  như 

cánh tay phải đều rất đau đớn, lại còn sưng đau nữa. 



Còn may là không đau đến nỗi không thể nào chịu đựng nổi. Tôi cứ nghĩ đến 

sám  hối  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  chẳng  những  chỉ  là  nghiệp  chướng  của 

chính  mình,  mà  còn  vì  nghiệp  chướng  của  hết  thảy  chúng  sanh,  thậm  chí 

trọng  tội  báng  Phật,  báng  pháp,  thay  chúng  sanh  lễ  sám,  nên  mới  có  thể  lễ 

sám như vậy mấy năm. 



---o0o--- 

4) Rất vui khi nghe có phương pháp lễ Phật cả ba trăm lạy nhưng chẳng 

mệt, chẳng thở dốc, rất hâm mộ nhưng vẫn vô duyên chưa được học 



Kỳ nghỉ Hè năm trước, nghe băng giảng của pháp sư thượng Ðạo hạ Chứng. 

Trong  băng,  Ngài  có  nói  đến  việc  mỗi  lần  lễ  Phật  là  lạy  cả  300  lạy,  chẳng 

những đã không mệt nhọc, không thở dốc, mà còn giống như chỉ lạy một lạy 

mà  thôi.  Tôi  nghĩ:  thật  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nếu  được  như  vậy  thì  quá 

tuyệt. Vì vậy, nghe đi nghe lại băng giảng mấy lần, chiếu theo lời Ngài dạy 

trong  băng,  tự  mình  bắt  chước  tập  lạy  theo.  Dù  đã  biến  cải  động  tác  lạy, 

nhưng  chưa  lãnh  ngộ  được  nhiều,  nên  vẫn  chưa  thể  hoàn  toàn  lãnh  hội, 

chẳng thể hiểu rõ phương pháp lễ Phật pháp sư đã dạy. 



---o0o--- 

5) Do Phật lực gia bị có được cuốn Bái Phật Giảng Nghĩa khác nào được 

của cải cực quý, bắt đầu tự học 



Suốt cả năm đó, trong tâm tôi luôn nguyện cầu, mong mỏi. Cuối cùng tôi tìm 

được một phần cuốn Bái Phật Giảng Nghĩa gồm bốn trang giấy, có phần giải 

thích động tác và những hình vẽ đơn giản, rất dễ hiểu, khác nào có được của 

cải cực quý. Sau khi đã đọc kỹ càng, tôi bèn bắt đầu tập lạy theo cách sách 

dạy. Quả nhiên, so với cách lễ Phật khi trước, ít tốn sức hơn nhiều. Ðiều cải 

thiện  đầu  tiên  quan  trọng  nhất  là  hai  khủy  tay  không  còn  bị  đau  nhức  nữa, 

chân  cũng  không  nhức  mỏi.  Tuy  nhiên,  bây  giờ  nhìn  lại  lúc  ấy  còn  có  quá 

nhiều động tác và cách thức dùng lực chưa đúng, chẳng thể buông lỏng một 

cách  tự  nhiên,  thế  mà  đã  có  sự  cải  thiện  rất  lớn.  Sách  Giảng  Nghĩa  dạy  lễ 

Phật  là  để  thâu  tóm  sáu  căn,  là  định  trong  động,  đừng  lầm  là  chỉ  lễ  Phật 

xuông.  Ðây  lại  còn  là  một  hành  pháp  quán  chiếu  tự  tâm,  chỉ  có  điều  chưa 

biết thực hiện những điều đó như thế nào. 



---o0o--- 

 

6) Lễ Phật tốn sức là do chưa thể buông lỏng 



Lúc  bắt  đầu  lễ  Phật,  tôi  hiểu  rằng  động  tác  gây  mất  sức  nhất  chính  là  do 

mình không thực hiện tốt được những động tác sẽ nói sau đây. Chủ yếu là vì 

quá  vội  vàng,  căng  thẳng,  tâm  có  điều  mong  mỏi,  chẳng  thể  buông  lỏng 

thân,  động  tác  không  đúng  tiêu  chuẩn  khiến  mình  lễ  Phật  bị  mất  sức.  Hễ 

buông lỏng được thì tự nhiên sẽ lễ bái dễ dàng. 



a. Khom mình 



Từ  ngực,  ức,  eo,  bụng  trên  cho  đến  đầu  gối  đều  đẩy  về  sau  tạo  thành  một 

hình  vòng cung tự  nhiên.  Lúc ban đầu, xương sống cứng còng, rất khó  làm 

đúng  cách.  Nhưng  cứ  mỗi  ngày  lễ  Phật  lại  cải  thiện  được  một  chút.  Ngày 

chầy  tháng  đọng,  động  tác  ngày  càng  nhẹ  nhàng,  thong  dong  hơn,  tư  thế 

ngày càng đúng tiêu chuẩn hơn, đến lúc nào đó động tác trở thành hoàn mỹ. 

Trèo  được  lên  núi  cao  cả  chín  nhẫn  là  do  gắng  công  chẳng  bỏ.  Ngay  bản 

thân  tôi  phải  mất  nửa  năm  mới  thực  hiện  được  động  tác  này  một  cách  tự 

nhiên,  nhẹ  nhàng.  Những  liên  hữu  trẻ  tuổi  có  thể  thực  hiện  được  động  tác 

này  rất  nhanh.  Trong  các  vị  đồng  học  thuộc  Ðài  Ðại  Thần  Hy  Xã,  có  rất 

nhiều  vị cũng  làm  được  động  tác  này rất  nhanh, chẳng  như tôi phải  mất cả 

nửa năm mới làm được. 



Kỳ  thật,  hễ  buông  lỏng  được  thì  làm  được  động  tác  này  càng  nhanh.  Tôi 

càng cố ý dùng sức gập thân để tạo thành hình cung có độ cong thật đẹp thì 

kết quả đương nhiên là chẳng tự nhiên. Khi đã buông lỏng, chẳng dùng sức 

thì trái lại, cong mình rất tự nhiên. 



b. Gập gối 



Nói chung, đây là động tác đại đa số mọi người có làm sai nhiều nhất. Ðiểm 

quan  trọng  nhất  là  khi  gập  gối  hạ  thân  xuống,  trọng  tâm  phải  rơi  vào  điểm 

chính  giữa  hai  gót  chân,  cũng  là  hoàn  toàn  dùng  hai  gót  chân  chịu  lực  rồi 

mới đặt hai tay chạm đất, bắp chân phải giữ thẳng. 



Lúc  mới  học,  rất  khó  thực  hiện.  Phải  giữ  cho  bắp  chân  khỏi  nghiêng  xéo, 

dùng  bàn  chân  chịu  lực,  mông  chẳng  được  hạ  xuống  thấp  quá,  hoặc  nửa 

chừng  ngẩng  đầu  lên,  cổ  cứng,  cũng  chẳng  nên  đưa  hai  tay  đang  chắp  vào 

nhau ra xa quá khoảng diện tích do hai mũi chân tạo ra, khiến cho trọng tâm 

bất ổn. Cũng có trường hợp trọng tâm bị đẩy lùi ra sau quá khiến cho người 

lễ bị bật ngửa ra sau. Thử nhiều lần, thất bại nhiều phen, thậm chí có lúc tôi 

cho rằng động tác này là sai, trái với nguyên lý lực học, căn bản là không thể 

nào làm được! 



Kỳ  thật,  tâm  niệm  chính  là  chướng  ngại  nặng  nề  nhất,  nó  có  khả  năng  tàn 

phá nhất. Học Phật không thành phần nhiều là do ý niệm chết người “tự cho 

mình  là  đúng”  này.  May  mắn  là  tôi  tin  tưởng  mạnh  mẽ  vào  Pháp  Sư,  thả 

lỏng thân, luyện tập nhiều lượt, tuy trước mắt chẳng thể bảo là làm đúng tiêu 

chuẩn,  nhưng  khả  dĩ  thực  hiện  động  tác  này  một  cách  nhẹ  nhàng.  Ðúng  là 

bắp chân để thẳng, dùng  gót chân chịu  lực thì chẳng phải tốn sức dùng đùi 

và gối, nên lễ lâu cũng không nhức đầu gối. 



c. Quỳ hai gối xuống, quỳ xong, hai mũi bàn tay và hai đầu gối đặt 

thẳng hàng trên mặt đất 



Khom  mình  xong,  hai  tay  duỗi  ra  trước  chạm  đất,  hơi  dùng  sức  chống 

xuống,  hai  gối  quỳ  xuống.  Quỳ  xong,  hai  mũi  bàn  tay  và  hai  gối  đặt  thẳng 

hàng  trên  mặt  đất.  Trước  đây,  cách  lễ  của  tôi  là  hai  tay  đặt  cách  xa  gối  từ 

mười lăm đến hai mươi centimeters, quỳ xuống thì hai đầu gối nằm sau hai 

tay, dùng hai tay để chống đỡ một phần trọng lượng của thân thể. Vì thế, sức 

nặng đè lên hai cổ tay không phải là ít. 



Lúc mới học cách lễ của Pháp Sư, hai gối và hai tay đặt nằm trên cùng một 

đường thẳng sau khi quỳ xuống thấy thật chẳng thuận tiện, cứ nghĩ: “Hay là 

sách Giảng Nghĩa dạy sai?” Xem kỹ mươi lần, hết ngờ vực nữa, bèn kiên trì 

lạy theo đúng cách sách Giảng Nghĩa đã dạy, ước chừng khoảng  một tháng 

đã có thể làm được động tác này một cách tự nhiên. Tôi mới hiểu ra là động 

tác này  giảm thiểu sức nặng  đè lên  hai cổ  tay. Nhờ đó, dù  lễ Phật  lâu cũng 

không còn bị đau cổ tay nữa. 



d. Quỳ tọa 



Quỳ  xuống  rồi  nên  “quỳ  tọa”,  tức  là  hai  mông  phải  ngồi  trên  mé  trong  hai 

gót chân. Lúc mới học, khớp cổ chân còn cứng, chẳng thể làm được dễ dàng, 

ngồi nửa chừng khớp chân đau nhức, nhưng ngồi lâu không thấy nữa. Theo 

kinh nghiệm của tôi thì chừng khoảng hai ba ngày sẽ ngồi được dễ dàng. 



e. Hít sâu vào 



Lúc  năm  vóc  gieo  xuống  đất,  lật  ngửa  tay  như đón  chân  Phật.  Tiếp  đó,  hít 

sâu vào để đứng lên. Lúc tôi mới học, chẳng thể hít sâu nhiều, nhưng động 

tác này không khó, chỉ cần được dạy một lần là ai cũng làm đúng cả, không 

cần phải tập luyện nhiều mới làm được. Chỉ cần nhớ là phải hít sâu vào. 



---o0o--- 

7) Mỗi ngày lễ ba trăm lạy, trèo núi bốn giờ không mệt nhọc 



Từ tháng Mười năm  ngoái trở đi,  mỗi  ngày tôi  lễ ba trăm  lạy. Nhân vì  mỗi 

ngày thời gian có hạn, tôi tăng thêm thời gian lễ Phật cũng như bỏ bớt thời 

gian  tập  thể  dục.  Trước  đây,  tôi  thường  mỗi  ngày  đi  bộ  đến  công  viên  Ðại 

An khoảng bốn mươi đến bốn mươi lăm phút suốt cả một năm. Sau đổi qua 

chạy nhanh phối hợp với vỗ tay suốt một giờ. Tập như thế cũng khoảng đâu 

nửa năm. Sau vì lễ Phật nhiều, bèn bỏ luôn cả tập thể dục. Ðương nhiên, có 

lúc cũng lo không biết có ảnh hưởng gì đến thể lực hay không. Nhưng vì lễ 

Phật rất vui sướng nên cũng không bận tâm chi nhiều. 



Tôi không leo núi đã lâu, nên tháng trước dành ra  một ngày Chủ Nhật theo 

bác  sĩ  Lý  Phong  trèo  núi  để  trắc  nghiệm  thể  lực  chính  mình.  Kết  quả  thật 

đáng cao hứng. Tôi theo vợ chồng bác sĩ Lý đi bộ theo đường núi suốt bốn 

tiếng đồng hồ mà chẳng thấy mệt nhọc gì hết. Ði đường vẫn theo kịp tốc độ 

của vợ chồng họ, mà họ là kiện tướng trèo núi mỗi ngày cơ đấy! Ðủ thấy rõ 

lễ Phật có công năng duy trì sức khoẻ rất tốt. 



---o0o--- 

8) Xương sống tự nhiên điều chỉnh ngay ngắn khiến bác sĩ chỉnh xương 

thập phần kinh ngạc! 



Năm ngoái, con gái út tôi từ Nữu Ước trở về, vừa xuống phi cơ đã bảo nó bị 

vấp té vì băng đóng trơn trợt, phải đi chỉnh cột sống. Tôi dẫn con đến một vị 

y sư nắn xương giàu kinh nghiệm để chữa chạy. Ông này cũng là  một Phật 

tử  kiền  thành,  chúng  tôi  thân  thiết  nhau  gần  cả  mười  năm.  Ðưa  con  đi  trị 

bệnh cũng là nhân tiện để mình chỉnh thẳng cột sống luôn. 



Nào ngờ, ông vừa chỉnh đã kinh ngạc bảo: “Giáo sư Tạ, bà khác quá đi. Bà 

thật  là  khác  quá  chừng.  Xương  sống  bà  cũng  như  dây  chằng  hai  bên  đều 

không  giống  như trước.  Ðã  mười  tháng  bà  không  đến  đây.  Trong  quá  khứ, 

nhất  định phải cần  nắn chỉnh  một  hai  ngày thì  xương sống  mới  thẳng thắn, 

nay chỉ  nắn  một cái đã  ngay  ngắn rồi”. Ông ta  truy ráo riết tôi đã  tập cách 

nào? Tôi cao hứng quá nên cười lớn đáp: “Tôi lễ Phật đó mà!” 



---o0o--- 

9) Huyết áp, mạch nhảy cũng tự cải thiện lúc nào không biết 



Sau khi  giải phẫu suốt cả sáu  năm đến  nay,  huyết áp  luôn ở  mức 90/60  mà 

mạch đập cũng dưới 60 lần một phút. Tận lực tập tành đủ thứ, tịnh tọa, uống 

thuốc Tàu, chẳng thấy đỡ chút nào. Hai ba hôm trước, sau khi đã theo đúng 

phương  pháp  lễ  Phật  của  Pháp  Sư  thượng  Ðạo  hạ  Chứng  mỗi  ngày  lễ  Phật 

300 lạy được chừng nửa năm, tôi tùy hứng ghé qua phòng mạch nhỏ gần nhà 

nhờ bác sĩ khám tai. Khám xong, thấy trên bàn có máy đo huyết áp, tôi nhờ 

bác  sĩ  đo  huyết  áp  giùm.  Kết  quả  thật  bất  ngờ:  huyết  áp  nhiều  năm  chỉ  là 

90/60 nay là 110/70. Về nhà, tâm trạng bồi hồi liền tự mình đếm mạch đập, 

từ  nhiều  năm  mạch  chỉ  60  nay  đã  tăng  lên  70.  Lễ  Phật  có  công  hiệu  thật 

chẳng thể nghĩ bàn. 



10) Vừa lễ, vừa xướng, vừa nghe câu niệm, vừa tưởng đến A Di Ðà Phật để 

luyện nhất tâm niệm Phật cũng như khiến cho Ðan Ðiền hữu lực, không sợ 

lạnh nữa 



Sau khi động tác lễ Phật đã thuần thục rồi thì sẽ theo lời Pháp Sư dạy, xướng 

thêm Phật hiệu. Cứ mỗi phen lạy xuống, lúc thở ra bèn xướng một câu lục tự 

hồng  danh,  lúc  đứng  lên  hít  vào  thì  không  xướng.  Lúc  đầu  xướng  cũng 

chẳng nhịp nhàng, lạy chưa hết nửa chừng đã không còn hơi để xướng nữa. 

Tôi  cứ  tưởng  rằng  dùng  liền  hai  hơi  để  niệm  cũng  chẳng  trái  lời  Pháp  Sư 

dạy, bèn gân cổ xướng ráng xướng liền một hơi. Mỗi phen xướng xong một 

câu là đều bò lăn ra trước đức A Di Ðà, thở phì phò ba bốn hơi mới thở lại 

bình thường được. Có lần xướng đã hết hơi, nhưng vẫn gắng cật lực xướng, 

kết quả là ngực phải đau buốt suốt cả một ngày. Từ đấy, chẳng dám ép mình 

làm quá sức, mà bèn tự điều chỉnh hai điều như sau: 



-  Trước  lúc  lạy  xuống,  hít  vào  một  hơi  sâu,  hít  cho  thật  đầy  phổi  rồi  mới 

xướng lạy. 



- Lúc đã  lạy  xuống rồi,  nếu  hơi chẳng đủ  bèn  hít sâu thêm  một  hơi  nữa để 

xướng. 



Lạy như vậy suốt hai tháng, hóa ra chẳng cần phải lưu ý hít sâu vào mà cũng 

vẫn có  thể tự nhiên  xướng trọn câu trong  một  hơi. Phối  hợp  lễ  Phật  với  hô 

hấp thành thục rất mau. Tôi cứ bảo mùa Ðông năm nay trời không lạnh, sau 

mới phát hiện: đây có thể là hiệu quả của việc lễ Phật. Mùa Ðông năm trước, 

tôi mặc áo ấm còn dày hơn cả thầy tôi. Năm nay thì chỉ cần mặc một cái áo 

ấm lót mình che kín ngực, trong khi thầy tôi phải mặc áo dày cộp. 



Ngoài ra, khi tham gia tụng niệm khóa lễ sáng chiều tại chùa miếu hoặc dự 

một ngày niệm Phật, thấy thanh âm xướng tụng của chính mình vang rõ, hữu 

lực hơn trước kia rất nhiều. Kỳ thật, đấy là kết quả của việc lễ Phật, chuyên 

tâm  xướng  niệm,  chuyên  tâm  lắng  nghe,  chuyên  tâm  lễ  bái,  chuyên  tâm 

tưởng  nhớ  Phật  A  Di  Ðà,  rèn  luyện  nhất  tâm  niệm  Phật,  tăng  trưởng  định 

lực.  Nhất  tâm  sẽ  tạo  thành  một  người  niệm  Phật  già  dặn,  chắc  thật.  Ðấy 

chính là nguyên nhân thật sự khiến tôi say mê lễ Phật. 



11) Khó khăn biến thành hoan hỷ, càng lễ càng nhẹ nhàng, thong dong, 

những đau đớn không uống thuốc tự hết 



Ðích thân tôi kinh  nghiệm:  Lễ  Phật theo phương pháp của Pháp Sư thượng 

Ðạo  hạ  Chứng  đích  xác  là  rất  ít  tốn  sức,  vừa  có  thể  nhiếp  tâm  vừa  nhẹ 

nhàng, thong dong. Một ngày lễ ba trăm lạy không những chẳng còn là một 

công  khóa  khó  nhọc,  lại  còn  biến  thành  một  khóa  lễ  rất  hoan  hỷ.  Có  lúc 

khênh vác vật nặng, tay phải lẫn vai phải đã mỏi đừ rồi, hoặc có lúc tự mình 

đã dạy cả sáu giờ, rất mệt mỏi, nhưng khóa lễ chiều phải lạy  một trăm năm 

mươi lạy, tôi cứ kiên trì lạy đủ. Cứ mỗi lần như thế, tôi đều kinh ngạc nhận 

thấy sau khi lạy từ 20 đến 30 lạy rồi thì tay phải, vai phải hết còn đau mỏi, 

trong người cũng không còn thấy mệt mỏi gì nữa! 



12) Kiên trì lễ Phật, tăng trưởng định lực nhất tâm hướng Phật, trở 

thành một người thực sự già dặn, chắc thật niệm Phật 



Phương  pháp  lạy  Phật  này  chẳng  giống  với  những  phương  pháp  lạy  quen 

thuộc  của  mọi  người.  Vì  thế,  phải  có  tín  tâm  mới  kiên  trì  tập  luyện  được. 

Chính  bản  thân  tôi  đã  từng  kinh  nghiệm  như thế:  Ở  nhà  tôi  đã  lạy  Phật  rất 

nhuần  nhuyễn  rồi,  nhưng  đến  khi  so  sánh  với  các  liên  hữu  mới  phát  hiện 

mình còn rất  nhiều động tác chưa đúng tiêu chuẩn,  lại cần phải  điều chỉnh, 

rồi lại nhận thấy cách lễ mới vẫn chưa hoàn toàn, thật là nản chí, nhưng vẫn 

cứ kiên trì tập luyện. 



Tôi  nghiệm  thấy  một điều: Phật pháp  là  vô tận tạng, dù đã tiến bộ  vẫn cần 

phải  tiến  bộ  hơn  nữa,  chẳng  được  tự  mãn,  vĩnh  viễn  phải  luôn  có  cái  tâm 

thong dong, rộng mở như suối nguồn. Việc lễ Phật cũng thế, phải có đầy đủ 

tín tâm sâu xa, một khi tín lực đã viên mãn sẽ biến trọn thành Phật lực, công 

đức sẵn có nơi tự tâm sẽ phát hiện cuồn cuộn chẳng ngừng. Tôi chỉ là một kẻ 

sơ học, vô hình trung được lợi lạc rất nhiều trên phương diện thân thể lẫn tu 

hành  Ðịnh  -  Huệ.  Vì  thế,  tôi  rất  vui  mừng  viết  lại  điều  mình tâm  đắc  kính 

trình đại chúng. 



Sau  cùng,  tôi  rất  cảm  kích  Phật,  Bồ  Tát  đã  ban  cho  tôi  nhân  duyên  rất  hay 

như thế này, học tập được phương pháp lễ Phật này. Tôi cũng chỉ cầu mong: 

tự  mình có thể  lạy  Phật,  ngó  nhìn cảnh trăng  thanh  gió  mát chốn cố  hương 

Tây Phương, tưởng niệm khuôn  mặt từ ái thân thiết của Phật A Di Ðà đang 

dõi  mắt  đau  đáu  ngóng  trông  đứa  con  lưu  lạc  chốn  Sa  Bà  sẽ  quay  về  cố 

hương,  nên  bèn  sanh  khởi  tín  nguyện  chân  thật,  tăng  trưởng  định  lực  nhất 

tâm  hồi  hương,  trở  thành  một  người  thật  sự  già  giặn,  chắc  thật  niệm  Phật. 

Cũng mong tất cả những ai đang niệm Phật trong thế gian, đang đi trên con 

đường trở về quê cha Tây Phương đều đạt nhân duyên thù thắng. 



A Di Ðà Phật! 



---o0o--- 



PHẦN THỨ HAI: PHƯƠNG PHÁP LỄ PHẬT VÀ QUÁN 

TƯỞNG   



 I. PHẬT LÀ ÐẤNG GIÁC GIẢ 



Lễ Phật để khai phát Giác Tánh, chứ không phải là sùng bái mù quáng, cũng 

chẳng phải là một cử chỉ được làm theo thói quen. Lễ Phật là để bồi dưỡng 

năng lực “hồi quang phản chiếu”, khiến cho giác tánh được phát khởi trước 

khi  quán  tánh  (thói  quen)  phát  hiện,  chứ  không  phải  là  một  động  tác  tầm 

thường. Vì thế, phải luôn luôn quán chiếu từng động tác trong từng ý niệm. 



Do  đó,  khi  lễ  Phật,  xin  chú  ý  là  đừng  nhắm  mắt,  từ  đầu  đến  cuối  là  ngưng 

đọng ánh mắt để quán chiếu chính mình (đó gọi là Quán Tự Tại). Thị lực tập 

trung vào chính giữa, làm gì cũng tưởng như có đức Phật ngự trên đảnh đầu 

đang  nhìn  mình,  chẳng  thể  hồ  đồ  bất  giác.  Phải  thâu  tóm  sáu  căn,  đừng  để 

chúng tán loạn. 



---o0o--- 

 II. ÐỨNG NHƯ CÂY TÙNG, NGAY NGẮN NHƯNG THONG DONG 



Hai chân đứng theo thế “tiền bát, hậu nhị” (hai mũi chân cách nhau 8 phân, 

hai gót chân cách nhau 2 phân). Ðầu ngay thẳng (đứng như tùng), dùng gót 

chân chịu  lực,  hít thở sâu, toàn thân buông  lỏng.  Kiểm  xem các  ngón chân 

có  hoàn  toàn  buông  lỏng  hay  không.  Ðầu  như quả  chuông  treo,  rỗng  rang, 

đoan chánh, tai nằm lọt giữa hai vai. 



Gáy  chạm  vào  cổ  áo,  xương  cổ  thẳng  góc  với  xương  ngực.  Tưởng  như  từ 

điểm giữa hai chân qua cột sống, lên đến giữa đỉnh đầu dường như nằm trên 

cùng một đường thẳng. 



Thả  lỏng các  khớp  nơi  hàm  dưới, đừng  nghiến chặt răng.  Lưỡi,  vòm  họng, 

yết  hầu  đều  thư  giãn.  Ðầu  lưỡi  đặt  ngay  nơi  vòm  họng  sau  hàm  răng  trên. 

Cuống lưỡi co lên trên như thể đang ngậm một búng không khí (giữ như vậy 

thì  dễ  dàng  nuốt  nước  miếng  ứa  ra  trong  họng,  khí  quản  lẫn  yết  hầu  đều 

thông thoáng). 



Cơ thể thư giãn thì khí  mạch thông, đầu  nhẹ  nhõm, dễ giữ  gìn chánh  niệm, 

chẳng hôn trầm, chẳng tán loạn. 

---o0o--- 

 III. CHẮP TAY NHIẾP TÂM 





Hai tay chắp  ngang  ngực (vai  và cánh tay  phải  thư giãn).  Hai  gốc  ngón cái 

phải  nằm  ngang  huyệt  Ðản  Trung  (huyệt  Ðản  Trung  là  trung  điểm  của 

đường thẳng nối liền hai đầu vú). Hai tay đừng áp lên ngực, nên đặt cách xa 

ngực  chừng  một  phân.  Kiểm  xem  các  ngón  tay  có  áp  sát  vào  nhau  cùng 

hướng thẳng ngay ngắn lên trên hay không (nếu tâm tán loạn thì ngón út sẽ 

tự tách xa các ngón khác). 



Tay chắp ngay ngắn nhưng phải rất thư giãn, đừng gồng cứng, hai tay dường 

như dựa  vào  nhau  ngơi  nghỉ.  Hít thở sâu,  vai thả  lỏng, đừng áp sát tay  vào 

nách.  Giữ  tư  thế  đoan  chánh  nhưng  thư  giãn,  hít  thở  sâu,  sung  mãn.  Thâu 

nhiếp ánh mắt, chú mục nơi chính giữa hai tay (trung tuyến). Ở mức cao hơn 

thì quán sát hơi thở ra vào nơi mũi. 



---o0o--- 

 IV. CÚI ÐẦU 



Mềm  mại  cúi  đầu  xuống  lễ  kính.  Ðầu  giống  như  nhánh  lúa  chín  ươm  ngả 

xuống cho đến khi cằm chạm vào ngực. Cổ hoàn toàn buông lỏng đừng dùng 

sức (thoạt đầu nếu không làm được như vậy là do gân cổ đã cứng lâu ngày. 

Cứ buông  lỏng  thì  lâu  ngày sẽ như khi  ngủ  gật, đầu tự  nhiên  gục  xuống dễ 

dàng, chẳng cần phải tốn sức, tự nhiên sẽ buông lỏng được gân cổ). 



Vẫn thâu nhiếp ánh mắt, phản quán chính mình. Lễ Phật là tu tập “tịnh trong 

động”, dù trong khi lễ lạy, cảnh vật trước mắt thay đổi, thủy chung vẫn lưu 

ánh mắt nơi chính giữa. 





---o0o--- 

 V. KHOM MÌNH 



Chú  ý:  Ðộng  tác  này  không  phải  là  gập  lưng  ngả  về  trước  khiến  trọng  tâm 

rơi vào đầu ngón chân, mà là khom mình hướng tâm (vẫn giữ trọng tâm nơi 

gót chân), hai gót chân vẫn đứng yên. Giống như khi đang nằm ngửa, muốn 

ngồi dậy phải dùng sức của bụng eo, đùi, gối; khi cúi mình phải đẩy xương 

sống  ra  sau.  Có  thể  thót  bụng  lại  chừng  một  phân,  nhưng  hai  tay  phải  giữ 

mềm mại, bất động. 



---o0o--- 

 VI. THẢ LỎNG VAI (CÚI XUỐNG) 



Vẫn  cúi  đầu,  khom  mình,  hai  tay  vẫn  chắp  lại  buông  thẳng  xuống,  hướng 

đúng  ngay  nơi  trung  điểm  của  hai  gót  chân.  Hai  tay  chắp  sát  vào  nhau. 

Hướng theo đường thẳng tưởng tượng đi từ ngực xuống đến điểm chính giữa 

hai  gót  chân,  mượn  trọng  lực  để  hạ  hai  vai  xuống.  Tư  thế  này  tiêu  trừ  sự 

căng  thẳng  thường  nhật  của  hai  vai.  Ðầu  hai  bàn  tay  buông  xuống  hướng 

đúng  vào  ngay  điểm  giữa  hai  gót  chân  là  chuẩn  mực  để  kiểm  nghiệm  xem 

mình có làm đúng động tác hay không. 



* Ðộng tác 7 và 8 là hai động tác liên tục. Tay chạm đất là động tác chuyển 

tiếp  trong  nháy  mắt.  Dù  động  tác  này  thực  hiện  rất  nhanh  (chừng  3  giây), 

nhưng  việc  giữ  nguyên  trọng  tâm,  độ  mở  của  hai  mũi  bàn  chân,  cũng  như 

sức nơi Ðan Ðiền là những điều rất trọng yếu. Vì thế không thể lướt qua sơ 

sài được mà phải quan sát tách bạch. 



---o0o--- 

 VII. CONG GỐI - CONG THÂN HẠ MÌNH XUỐNG 



Ðầu vẫn cúi, khom mình, buông hai tay xuống dưới, bắp chân vẫn giữ thẳng, 

gập  gối  lại cho đến  khi  hai tay chạm đất (tựa  hồ sau  lưng  mình có cái  ghế, 

nhưng bắp chân đặt sát chân ghế, hướng ra sau ngồi xuống ghế). Trong khi 

thực hiện động tác này, ánh mắt chuyên chú tại trung điểm của hai gót chân; 

rồi nhẹ nhàng tách hai tay ra, đặt hai bên bắp chân, xoay lòng bàn tay hướng 

ra sau để dễ áp lên mặt đất. 



Chú ý: Trong khi làm động tác này, đừng để bắp chân ngả về trước. 









---o0o--- 

 VIII. QUỲ GỐI SÁT ÐẤT 



Khi  đầu  ngón  tay  vừa  chạm  đất,  nhấc  gót  chân  lên  khỏi  mặt  đất,  chạm  gối 

xuống  đất,  quỳ  xuống.  Khi  vừa  quỳ  xuống  liền  duỗi  bàn  chân  và  các  ngón 

chân ra phía sau. Lúc quỳ xuống, đầu các ngón tay áp đất sao cho ngang với 

đầu gối. Hai đầu gối cách nhau chừng 5 phân (đừng tách đầu gối ra xa nhau 

quá kẻo  lúc  nằm rạp  xuống,  xương sống bị  võng  xuống quá  mức). Khi  đầu 

gối đã chạm đất, hai tay liền buông lỏng (chẳng phí sức để chống đỡ thân), 

từ đầu đến cuối giữ trọng tâm ở nguyên một chỗ. 



---o0o--- 

 IX. QUỲ TỌA THƯ THÁI 



Ngồi xuống, hai lòng bàn chân hướng lên trên tạo thành chữ V. Hai ngón cái 

khẽ chạm nhau, đừng để chúng đè lên nhau. Ngồi lên mặt trong của hai bàn 

chân. Qùy một cách yên định sao cho trọng lượng cơ thể đè lên hai gót chân. 





---o0o--- 



 X. DUỖI TAY ÐÓN PHẬT 



Ngồi vững vàng, trọng tâm đặt tại phía sau giữa gót chân, thả lỏng thân. Vẫn 

cúi  đầu,  hai  tay  mềm  mại  hướng  ra  chính  giữa  phía  trước,  duỗi  thẳng  (đầu 

các ngón tay chạm hờ mặt đất). Tuy cánh tay duỗi thẳng, nhưng vẫn thư thả, 

chẳng  gồng  cứng,  chỉ  dùng  lực  giữ  hai  vai  tách  ra  mà  thôi.  Lúc  này  bụng 

dưới  hướng  gần  sát  mặt  đất,  phần  thân  trên  vẫn  thư  giãn  (lực  đặt  tại  Ðan 

Ðiền). 



---o0o--- 

 XI. NGŨ THỂ ÐẦU ÐỊA 



Ngồi vững vàng, vẫn trong tư thế quỳ, dùng đầu ngón tay giữa làm điểm tựa 

chống  xuống đất,  hai khủy tay  hướng ra  ngoài, đặt  hướng  về trước sao cho 

nằm  ngang  với  hai  lỗ tai. Giãn  hai  vai  ra, phía sau  vai  vẫn  giữ bằng thẳng, 

đừng để chúng bị giật cục, tách hai nách ra (tăng dung lượng hoạt động của 

phổi). Ngón tay, lòng bàn tay đều áp sát đất. 



Trong khi tách hai khủy tay ra, phần thân trên đồng thời hạ xuống. Nằm mọp 

xuống rồi thì Ấn Ðường (phần giữa hai chân mày) hướng xuống dưới, áp lên 

đất  (bất  tất  phải  hướng  ra  trước,  hướng  xuống  dưới  là  được,  khiến  cho 

xương sống gồ lên phía trên). Làm như vậy giúp cho ta hô hấp triệt để. Ðảnh 

đầu,  lưng  và  điểm  chính  giữa  hai  gót  chân  phải  nằm  trên  cùng  một  đường 

thẳng. 





---o0o--- 

 XII. LẬT NGỬA BÀN TAY ÐÓN PHẬT 



Trước hết, nhè nhẹ lật nghiêng bàn tay lên (lấy ngón út làm điểm tựa), rồi từ 

từ  chuyển  lòng  bàn  tay  ngửa  lên  trên,  như  đóa  sen  nở,  như  dốc  lòng  cúng 

Phật.  Lúc  lật  tay  lên,  lật  sao  cho  lòng  bàn  tay  nằm  thẳng,  hướng  thẳng  lên 

phía  trên  (đừng  nghiêng  ngả).  Ðừng  căng  cứng  bàn  tay,  lật  xong  liền  thả 

lỏng bàn tay ngay lập tức khiến cho các ngón tay mềm mại, nhẹ nhàng như 

những cánh sen. 



Dùng bàn tay sen ấy tiếp lấy chân Phật, hai bàn tay đặt cách đầu khoảng một 

nắm  tay,  hai  ngón  giữa  cách  nhau  chừng  4  cm.  Các  ngón  tay  tuy  thả  lỏng 

nhưng vẫn giữ cho chỉnh tề, nhu nhuyễn. 





---o0o--- 

 XIII. HÒA NHẬP CÙNG TÂM PHẬT, CHÚNG SANH VÀ PHẬT CẢM 

 ỨNG NHAU 



Lúc ngửa tay đón Phật, quán tưởng Ðức Phật đang đứng trên bàn tay sen của 

mình  tiếp  nhận  sự  lễ  kính.  Ngay  khi  ấy,  tâm  mình  và  tâm  Phật  hòa  nhập, 

mỉm  cười.  Tưởng  Phật  phóng  quang  chiếu  ta,  Phật  quang  chiếu  thẳng  vào 

đỉnh đầu, sung mãn toàn thân tâm (lúc ấy, toàn thân buông lỏng, mỉm cười, 

tự nhiên hô hấp thật sâu). 



---o0o--- 

 XIV. KHÔI PHỤC TƯ THẾ QUỲ TỌA 



Sau  khi  tiếp  Phật  xong,  trước  hết,  lật  bàn  tay  lại  (dùng  ngón  út  làm  điểm 

tựa), úp lòng bàn tay xuống dưới, áp thẳng trên mặt đất. Dựa vào sức hít vào 

để nhấc đầu lên, khôi phục lại tư thế quỳ tọa (hít vào tự nhiên, đừng cưỡng 

sức). Hai tay vẫn úp sát đất, đặt ngang với đầu gối. 



---o0o--- 

 XV. QUỲ, DỰNG LÒNG BÀN CHÂN ÐỨNG LÊN 



Dùng  đầu  gối  làm  điểm  tựa  (hai  tay  đặt  bên  gối  chỉ  phụ  giúp  hờ  mà  thôi). 

Nhấc mông lên để hai chân linh hoạt đổi thành dạng chữ V ngược (khi quỳ 

ngồi xuống, hai chân chụm đầu ngón cái lại, bè gót ra thành hình chữ V. Khi 

chuẩn bị đứng lên, hai gót chân chụm lại, hai đầu bàn chân chõe ra tạo thành 

chữ V ngược). 



* Cách chuyển chân: 



Hai ngón chân cái hướng ra ngoài, điểm xuống đất (hai ngón chân cái cách 

nhau  8cm).  Hai  gót  chân  chụm  lại,  nhưng  vẫn  cách  nhau  chừng  2cm  (mục 

đích  là  để  khi  đứng  lên,  vị  trí  của  chân  giống  như  thế  đứng  trước  khi  quỳ 

xuống - tiền bát hậu nhị). 



---o0o--- 

 XVI. KHÔI PHỤC TƯ THẾ ÐỨNG 



Dựa vào sức hơi thở (đừng cố ý thở quá sức, cứ hít thở tự nhiên), giống như 

con  rối  gỗ  bị  dây  kéo  lên,  ta  cũng  như  được  Phật  kéo  theo  đường  thẳng 

chính  giữa  thân  đứng  lên,  rất  nhẹ  nhàng,  linh  hoạt,  trong  khoảnh  khắc  đã 

khôi phục lại tư thế đứng (đứng  lên  hoàn toàn chẳng tốn sức cơ lưng, cũng 

chẳng cần dùng đến hai tay chõi xuống đất nhấc thân lên). Từ đầu đến cuối, 

luôn  giữ  đầu  ở  vị  trí  cao  nhất  (mông  không  được  cao  hơn  đầu).  Cần  phải 

dụng tâm thể hội điểm trọng yếu này: dùng sức nhấc đầu lên, chẳng bận tâm 

đến các bộ vị khác của thân thể. 



Chú  ý:  Trong  khi  đứng  lên,  đừng  nhấc  mông  trước  rồi  mới  nhấc  đầu  sau. 

Nếu làm vậy sẽ rất tốn sức khiến hông nhức, lưng đau. 



---o0o--- 

PHẦN THỨ 3: PHÂN TÍCH Ý NGHĨA PHẬT PHÁP VÀ 

NGUYÊN LÝ Y HỌC CỦA MỘT SỐ ÐỘNG TÁC 



Hỏi: Cổ  đức  bảo  lễ  Phật  như “thụ  đảo  sơn  băng”  (cây  đổ,  núi  lở).  Thế  sao 

sách này lại bảo lễ Phật phải phù hợp với những nguyên lý, nguyên tắc? 



Ðáp: Cổ đức dùng câu trên để diễn tả ý “nhất tâm tin tưởng” giống như cây 

đổ, núi lở hoàn toàn đều do sức hút của trái đất dẫn khởi, hoàn toàn nhờ mặt 

đất nâng đỡ, không hề hoài nghi, cách ngại, cưỡng chấp; chứ không phải là 

bảo  đột  ngột  đổ  ầm  xuống  đất.  Dĩ  nhiên,  cây  đổ,  núi  lở  tự  nhiên  đều  tuân 

theo nguyên tắc trọng tâm của vật lý. Ðấy chính là ý nghĩa “hợp lý” vậy. 



---o0o--- 

 I. Vì sao cần phải chắp tay? 



1.1. Ý nghĩa:   



Nhà Phật thường dùng những động tác, điệu bộ không lời để diễn tả những 

đạo lý cực thâm áo. Vì thế, tuy  là  những cử chỉ thường thấy, cũng chớ nên 

xem thường lướt qua. Chắp tay cũng thế. Từ cổ, người Ấn Ðộ quan niệm tay 

phải là “tay thần thánh”, tay trái là “tay bất tịnh”. Vì thế, trong mỗi sinh hoạt 

thường nhật, họ có thói quen phân biệt khi sử dụng hai tay. Chẳng hạn như: 

cầm thức ăn thì chuyên  dùng tay phải,  nhưng để tẩy rửa thứ gì ô  uế thì chỉ 

dùng tay trái. 



Nếu  chắp  hai  tay  lại,  đấy  là  biểu  thị  sự  hợp  nhất  của  hai  phương  diện  thần 

thánh  và  bất  tịnh  (tượng  trưng  cho  sự  dung  hợp  các  phương  diện  đối  lập, 

khôi phục diện mục chân thật nhất thể), mà cũng là biểu thị cho đạo lý chân 

tướng của vũ trụ (Thật Tướng vô nhị, mà cũng là vô bất nhị). Bát Nhã Tâm 

Kinh nói “bất cấu bất tịnh” là cũng thể hiện ý này. Vì thế, chắp tay để biểu 

thị bản lai diện mục tối chân thật của nhân loại. 



Khi  lễ Phật,  hoặc  lúc bình thường  gặp  nhau  liền chắp tay, tượng trưng cho 

việc “lấy diện  mục chân thành để gặp gỡ nhau”, tiêu trừ các thứ ngăn cách, 

vướng mắc, đối lập trong nội tâm. Tâm người này, người kia dung thông, hệt 

như một. Chắp tay cũng nhắc nhở phản bổn hoàn nguyên, ngộ nhập chân lý, 

khôi phục bổn lai diện mục, khế nhập Thật Tướng của vũ trụ. 



Ta còn có thể hiểu là hai tay tương ứng biểu trưng Lý và Trí, Ðịnh và Huệ. 

Vì  thế,  chắp  tay  lại  biểu  thị  Lý  Trí  nhất  như,  gìn  giữ  Ðịnh  Huệ  cân  bằng. 

Mười  ngón  tay  tương  ứng  với  ngũ  đại  (địa,  thủy,  hỏa,  phong,  không)  hoặc 

tương ứng với “thập Ba La Mật”. 



Lại có thuyết cho rằng: Mười ngón tay tiêu biểu mười pháp giới. Ðầu ngón 

tay tán  loạn tiêu biểu tâm chạy tán  loạn trong  mười pháp  giới. Chắp tay  lại 

chính  là  thâu  nhiếp  loạn  tâm,  chuyên  chú  nhất  tâm  hướng  Phật  (hướng  về 

nhất chân pháp giới). Nhất tâm hướng Phật thì liền đó tâm quang chiếu trọn 

mười phương, mà cũng là cảnh tỉnh tu hành phải khế hợp Lý Sự tương ứng 

(ngay khi đó, xoay Sự hướng về Lý). 



Chắp tay còn biểu thị sự cung kính. Sự cung kính ấy chẳng thuộc về tánh sai 

biệt,  mà  phát  xuất  từ  cội  nguồn  Phật  tánh.  Cung  có  nghĩa  là  cùng  một  tâm 

chung. Cùng chung một Phật tâm chính là thể hội được đạo lý “đây kia đều 

vốn sẵn Phật tánh bình đẳng”; do đó, cung kính bình đẳng. Ðấy chính là đã 







thể  hội được sự cung kính tự  nhiên “bản  lai  nhất thể trước  khi  những quan 

niệm đối lập được hình thành”. 



---o0o--- 

1.2. Phương thức 



Theo  Ðại  Nhật  Kinh  Sớ,  có  mười  hai  cách  chắp  tay;  chúng  chính  là  cơ  sở 

của các ấn khế. Cùng với sáu loại “quyền ấn” (ấn tạo thành bằng cách nắm 

tay), chắp tay (hiệp chưởng ấn) được gọi chung là “ấn mẫu”. Mười hai cách 

chắp tay này, mỗi cách đều hàm chứa ý nghĩa sâu xa   





1.  Kiên  thật  tâm  hiệp chưởng:  dựng  đứng  hai  bàn  tay  lên,  hai  bàn  tay  áp 

chặt vào nhau không để hở 



2) Hư tâm  hiệp  chưởng:  Còn  gọi  là  “không  tâm  hiệp  chưởng”.  Giống  như 

kiên thật tâm  hiệp chưởng,  nhưng  hai  lưng bàn tay  hơi  khum  lên tạo thành 

khoảng hở giữa hai bàn tay. 







3) Vị phu liên hoa hiệp chưởng  (chắp tay như đóa sen chưa nở): Còn gọi là 

“vị  khai  liên  hoa  hiệp  chưởng”  hay  “Như  Lai  khai  liên  hiệp  chưởng”.  Gần 







giống với hư tâm hiệp chưởng nhưng khoảng trống tạo thành bởi hai bàn tay 

ép vào nhau rộng hơn, trông giống như búp sen chưa nở. 





4) Sơ  cát  liên  hiệp  chưởng  (chắp  tay  như  đóa  sen  vừa  tách):  chắp  tay  sao 

cho ngón út, ngón cái của hai bàn tay đâu nhau, các ngón còn lại để hơi xa 

nhau, trông giống như búp sen vừa hé nở. 







5) Hiển  lộ  hiệp  chưởng:  Ðặt  hai  bàn  tay  sao  cho  hai  ngón  út  kề  sát  nhau, 

lòng  bàn  tay  ngửa  lên  trên,  không  úp  vào  nhau  (tức  là  lật  ngửa  bàn  tay 

hướng lên trên, ép sát cạnh bàn tay ở phía ngón út vào nhau; các ngón khít 

nhau). 







6) Trì thủy hiệp chưởng (chắp tay như đang vốc nước): hai bàn tay ngửa lên, 

các  đầu  ngón  tay  hơi  co  lại,  chạm  vào  nhau,  chỉ  trừ  hai  ngón  cái  đặt  bên 

hông hai ngón trỏ, như thể đang vốc nước 















7)  Quy  mạng  hiệp  chưởng:  còn  gọi  là  “kim  cang  hiệp  chưởng”.  Mười  đầu 

ngón tay đan xen kẽ nhau, năm ngón tay của bàn tay phải đặt phía trên năm 

ngón tay bàn tay trái. 





8) Phản xoa hiệp chướng (chắp tay đan ngược ngón): Ðâu hai lưng bàn tay 

vào nhau, mười đầu ngón tay xen kẽ giống như trên. 





9)  Phản  bối  hỗ  tương  trước  hiệp  chưởng  (chắp  tay  áp  ngược  lưng  nhau): 

Ngửa bàn tay phải lên đặt nằm ngang trên lưng bàn tay trái, lưng hai bàn tay 

áp vào nhau. Ðầu các ngón của hai tay ngược chiều nhau. 





10)  Hoành  chù  chỉ  hiệp  chưởng  (chắp  tay  các  ngón  chống  ngang  nhau): 

Gần giống cách “trì thủy hiệp chưởng”, ngửa hai bàn tay lên, chỉ có hai ngón 

giữa giống vào nhau, các ngón khác hơi tách ra. 









11) Phúc thủ hướng hạ hiệp chưởng (úp tay hướng xuống dưới chắp tay): hai 

bàn tay đặt ngang, úp hai lòng bàn tay hướng xuống, nhưng chỉ có các ngón 

cái, ngón giữa chạm đầu nhau. 



12) Phúc thủ  hiệp chưởng: Giống  như trên,  nhưng chỉ có  hai  ngón cái  đặt 

sát hông nhau. Mười đầu ngón tay đều hướng ra ngoài. 



So  ra,  trong  các  đạo  tràng,  thường  dùng  nhất  là  cách  kiên  thật  tâm  hiệp 

chưởng  và  quy  mạng  hiệp  chưởng  (kim  cang  hiệp  chưởng).  Vì  thế,  ở  dưới 

đây sẽ nói rõ hai cách chắp tay ấy. 



---o0o--- 

1) Kiên thật tâm hiệp chưởng: 



- Thả lỏng hai vai, nhưng vẫn giữ vai ngay ngắn, tuy đoan chánh nhưng vẫn 

thư giãn, đừng gồng cứng. 



- Hai bàn tay áp chặt vào nhau, như thể dựa vào nhau nghỉ ngơi. 



-  Chắp  hai  tay  ngang  ngực,  giữ  phía  dưới  nách  thông  thoáng  thì  khí  huyết 

mới  chảy  thông  suốt.  Gốc  hai  ngón  cái  nằm  ngang  huyệt  Ðản  Trung,  đừng 

áp hai bàn tay lên ngực. 



- Mắt  nhìn  vào  khoảng  giữa  hai bàn  tay, kiểm  xem  mình có thư giãn, đoan 

chánh hay không. Người thường ngày hay tán loạn thì lúc chắp tay cũng rất 

khó làm cho đúng. Lúc tâm loạn, năm ngón tay sẽ tách nhau ra mà ngón út 

cũng  khó  áp  sát  vào  các  ngón  khác.  Cứ  hễ  chẳng  nhất  tâm  chuyên  chú  thì 

ngón út liền tách ra. 



2) Kim Cang hiệp chưởng (quy mạng hiệp chưởng) 



Cách  chắp  tay  này  trong  kinh  thường  diễn  tả  bằng  từ  ngữ  “xoa  thủ  hiệp 

chưởng”. 



Phương  pháp:  Lấy  bàn  tay  phải  làm  chính,  các  đầu  ngón  tay  đan  nhau  ở 

ngay đốt thứ nhất. 



Ý nghĩa: Bàn tay phải là Phật Giới, bàn tay trái là Chúng Sanh Giới, biểu thị: 

chúng  sanh  quy  mạng  nơi  chư  Phật.  Chắp  tay  lại  tiêu  biểu  “năng,  sở  bất 

nhị”, “chúng sanh và Phật như một”. Hành giả Mật giáo dùng các ấn này để 

biểu thị lòng cung kính đối với Bổn Tôn, tín tâm kiên cố. 



---o0o--- 

 II. Vì sao không được chắp tay đè lên ngực? 



Vì làm vậy không những thể hiện hình tướng lười nhác, tán loạn, mà còn có 

hại về mặt sinh lý. 



Hành  giả  làm  như  vậy  có  thể  vì  không  biết  nơi  ngực  có  một  tuyến,  là  cơ 

quan trọng yếu của hệ thống sản xuất ra chất dịch “lâm ba”. Trong hệ thống 

miễn dịch nơi thân chúng ta, trọng yếu nhất là các “lâm ba cầu T” (T cells). 

Chúng có trách  nhiệm  trừ khử những  ngoại  vật  xâm  nhập cơ thể, cũng  như 

tiêu  hóa những tế bào phân chia bất thường (chẳng  hạn  như các tế bào ung 

thư). Tuyến ngực nói trên tiết ra “hung tuyến tố” giúp cho các tế bào T phân 

chia, phát triển tốt đẹp. Nếu áp lực tinh thần quá lớn, mạch nơi ngực liền bị 

co  rút,  kém  tác  dụng.  Nếu  đè  tay  lên  ngực  cũng  khiến  cho  ngực  phải  chịu 

sức ép, khí huyết chẳng thông. 



---o0o--- 

 III. Vì sao chẳng nên nghiến chặt răng? 



3.1. Về phương diện tu tâm trong Phật pháp: 



a.  Trong  tác  phẩm  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sớ  của  Thiện  Ðạo  Ðại  Sư, 

trước khi dạy về cách quán tưởng, có một đoạn rất trọng yếu giảng về “tiền 

phương  tiện”  (cách  chuẩn  bị  trước  khi  quán  tưởng).  Ðây  chính  là  trình  tự 

chẳng thể thiếu trong  việc tu quán,  người  học đừng  ham cao chuộng  xa  mà 

lướt qua. 



Sách  chép:  “Giữ  thân  ngay  thẳng,  ngậm  miệng,  nhưng  răng  đừng  đè  sát 

nhau,  lưỡi  chống  lên  vòng  họng  để  luồng  khí  giữa  yết  hầu  và  mũi  thông 

suốt”. 



Ðoạn văn trên viết ngay trước câu “lại quán tứ đại trên thân, trong ngoài đều 

không,  trọn  không  có  một  vật”.  Ðủ  thấy  trước  khi  quán  Không  hay  thực 

hành mười sáu phép quán, vẫn phải “giữ thân ngay thẳng, ngậm miệng, răng 

đừng nghiến sát, lưỡi chống lên vòm họng” (là vì nếu luồng khí giữa yết hầu 

và  mũi  không  thông  suốt  thì  não  sẽ  bị  thiếu  dưỡng  khí,  những  công  năng 

thông thường còn gặp chướng ngại, huống hồ là công năng quán tưởng cao 

thâm?) 



Nho  gia  cũng  nói:  “Quân  tử  vụ  bổn,  bổn  lập  nhi  đạo  sanh”  (người  quân  tử 

chú  trọng  cái  gốc,  gốc  đã  lập  thì  đạo  sẽ  sanh).  Nếu  kẻ  sơ  học  chẳng  thiết 

thực,  chắc  thật  tận  lực  thực  hành  những  điều  cơ  sở  căn  bản,  gốc  cội  chưa 

vững chắc thì rất khó lòng khai hoa kết quả được. 



b. Tâm có vọng tưởng, chấp trước, khẩn trương, vướng mắc thì sẽ có những 

biểu  hiện  tự  nhiên  nơi  thân  nhưng  mình  chẳng  biết:  răng  nghiến  chặt,  lưỡi 

cứng dính chặt vào họng, hơi thở nơi mũi lẫn yết hầu cũng chẳng thông suốt, 

cổ cũng căng cứng. Như vậy, chẳng nghiến răng chính là để cảnh tỉnh mình 

buông  bỏ  vọng  tưởng,  chấp  trước.  Lúc  tâm  tình  khích  động  thì  chuyện 

nghiến răng, nghiến lợi rất dễ thấy;  nhưng lúc bình thường,  lòng có điều  lo 

nghĩ, chẳng dễ nhận thấy mình đang nghiến răng, nghiến lợi mà cũng thường 

chẳng  hay!  Chỉ  cần  trong  tâm  có  điều  vướng  vất,  gân  mặt  sẽ  lập  tức  căng 

cứng nên tự nhiên mình nghiến chặt răng. Không nghiến chặt răng chính là 

buông  lỏng  những  sợi  gân  nhỏ  trên  mặt,  mà  cũng  là  buông  bỏ  những  điều 

bận lòng trong tâm. 



---o0o--- 

3.2. Lợi ích về phương diện sinh lý 



a) Khiến cho ống dẫn nước bọt được thông suốt, nước bọt tiết ra đầy đủ 



Nước bọt  là  một chất dịch tiết rất quan trọng trong cơ thể, chẳng  những  nó 

giúp  ích  cho  việc  hấp  thụ  thức  ăn,  tiêu  hóa,  phân  giải  thức  ăn,  mà  còn  có 

những chất đề kháng, tăng cường sức kháng bệnh của cơ thể. 



Chúng ta có ba loại tuyến nước bọt lớn: 



- Tuyến dưới tai: Ở phía  trước tai, tuyến  này đổ ra khoảng  giữa cằm  và  gò 

má (ngay nơi răng hàm thứ hai) 



-  Tuyến  dưới  cằm:  Nằm  ở  xương  hàm  dưới,  đổ  ra  khoảng  dưới  lưỡi  (chỗ 

lưỡi nối vào sàn miệng). 



-  Tuyến  dưới  lưỡi  (nằm  ở  phía  đầu  lưỡi,  nằm  dưới  niêm  mạc  của  xoang 

miệng). Có một ống dẫn khá lớn (tuyến nước miếng dưới cằm thường đổ ra 

theo đường này) và khoảng mười ống dẫn nhỏ, mỗi ống đều có lỗ thoát nằm 

ngay dưới lưỡi và trong khoang miệng. 



Ngoại trừ ba loại tuyến nước bọt lớn trên, chúng ta còn nhiều tuyến nước bọt 

nhỏ, phân bố trong vòm miệng phía trong má, môi trên, môi dưới, vòm họng 

cũng như trên đầu lưỡi. 



Khi chúng ta nghiến răng, các ống dẫn và lỗ thoát của chúng đều bị đóng lại, 

nên  miệng  bị  thiếu  nước  bọt,  chẳng  những  miệng  khô,  lưỡi  ráo,  mà  còn  bị 

thiếu cả các diếu tố (enzyme) tiêu hóa, thành ra bị khó tiêu. Ðồng thời còn bị 

thiếu cả kháng thể, sức miễn dịch giảm thấp. Vì lẽ đó, cần phải nên thư giãn, 

đừng nghiến chặt răng, chỉ ngậm chặt hai môi mà thôi. 



Mọi người thường hay tìm mua những thức uống bên ngoài, chẳng biết thức 

uống  tốt  nhất,  chính  là  nước  miếng  của  chính  mình.  Nước  miếng  chính  là 

nguồn cung ứng bất tuyệt suốt 24 giờ, trọn bảy ngày. Nhưng đa số chúng ta 

lại cắn răng, nghiến lợi khiến cho lỗ thoát của các tuyến bị bít chặt, lại còn 

than  thở  là  miệng bị khô, thật  là oan  uổng quá  (người  hay than khô  miệng, 

ráo  lưỡi  chắc  chắn  là  người  tâm  thường  lo  âu,  đăm  chiêu,  cứ  cắn  răng, 

nghiến  lợi  nhưng  không  hay,  hoặc  là  kẻ  tinh  thần  bị  căng  thẳng  làm  ảnh 

hưởng đến thần kinh, khiến nước bọt bớt tiết ra). 



Xin hãy thí nghiệm: Trong lúc thư thái, đừng nghiến chặt răng, thả lỏng cơ 

cổ,  đầu  lưỡi  áp  nhẹ  lên  vòm  họng  trên,  giữ  cho  có  một  khoảng  trống  giữa 

phía trên  mặt lưỡi, gốc lưỡi và vòm họng trên như thể đang ngậm hột  mận, 

hoặc ngậm một búng không khí thì tự nhiên nước miếng tuôn ra ào ào (vì lỗ 

thoát của các tuyến nước miếng được thông thoáng). Làm vậy thì niệm Phật, 

lễ Phật chẳng bị khô miệng, lúc tâm tịnh thì nước miếng cực ngon ngọt, hơn 

hẳn các thứ thức uống trong thế gian. 



b)  Không  nghiến  răng  thì tâm  dễ  an  định,  ninh tịnh,  khả  năng  tư  duy 

được nâng cao  



Khi  quan  sát  vỏ  não,  người  ta  thấy  chỉ  cần  nghiến  răng  thì  liền  xuất  hiện 

dòng  điện  gây  nhiễu  “não  điện  kế”  (máy  đo  dòng  điện  ở  vỏ  não).  Ðủ  thấy 

khi  gân cơ căng thẳng do  nghiến  răng sẽ tạo thành sóng  điện, khuấy  rối sự 

an định trong tâm. Phải thả lỏng thì tâm mới có thể an định. 



Qua  nghiên cứu, ta thấy  rõ khi  nghiến  răng thì  khả  năng tư duy, phân tích, 

quán tưởng ở mức độ cao của não cũng bị trở ngại. Vì thế, nghiến răng thật 

bất lợi đối với việc tư duy Phật pháp. 



c) Nâng cao thính lực   



Khi  nghiến  chặt  răng,  các  gân  cơ  bị  căng  thẳng  (thân  nghiệp)  khiến  cho 

những huyết quản lớn nhỏ quanh tai cũng bị chèn ép. Bởi thế, công năng của 

tai  cũng  như thính  lực  tất  nhiên  đều  bị  giảm  thấp  (đó  chính  là  nghiệp  biến 

thành chướng). Rất  nhiều  người than  nghe giảng Phật  pháp  hoặc  nghe  thầy 

giảng bài, nghe nhưng không hiểu, hoặc nghe xong quên ngay phần lớn là do 

hay nghiến chặt răng. Chỉ cần biết thư giãn thì chẳng đến nỗi do thân nghiệp 

tạo thành chướng ngại vậy. 



---o0o--- 

 IV. Vì sao phải nên đứng theo kiểu “tiền bát hậu nhị” (đầu bàn 

 chân cách nhau 8 phân, hai gót chân cách nhau 2 phân)? 



4.1. Luận về phương diện sinh lý và vật lý: 



4.1.1. Nhà Phật chẳng hề yêu cầu người học làm những chuyện vô lý. 



Lúc  đứng,  2  gót  chân  cách  nhau  2  phân  là  điều  hợp  lý.  Quan  sát  cấu  trúc 

xương  nơi  thân  người,  ta  thấy:  thân  ta  có  khung  xương  sống.  Phần  cuối, 

xương sống cong ra phía sau. Vì thế, trọng lượng của thân dồn nặng xuống 

chính  giữa phía sau của phần chính  giữa thân  (nơi  xương cùng).  Khi đứng, 

cần phải chia đều trọng lượng ấy cho hai gót chịu đựng. 



Gót chân cách nhau 2 phân là vì: 



- Khoảng cách này xấp xỉ độ rộng của xương sống, rất phù hợp để hai chân 

chịu đều sức nặng của thân thể dồn xuống. 



- Khoảng cách này rất thích hợp để giữ cho hai xương ống chân đứng thẳng 

thì gân thịt mới thư giãn được. 



-  Khoảng  cách  này  phù  hợp  với  góc  độ  của  khớp  xương  hông,  khớp  gối, 

khớp xương đùi, khiến chúng chẳng bị chịu lực quá đáng đến nỗi bị hư mòn, 

thoái hóa. 



Hãy tự thí nghiệm để chính mình quan sát lấy: 



- Nếu  gót chân cách  nhau khá  xa thì  hai  xương chân bị  xéo đi, gân thịt nơi 

chân  bị  căng  không  đều,  góc  độ  chịu  lực  nơi  các  khớp  không  thích  nghi, 

không đều, rất dễ bị đau mỏi. 



- Nếu chụm sát hai gót chân lại thì xương chân cũng chẳng được thẳng, gân 

cốt cũng bị căng thẳng. 



---o0o--- 

4.1.2. Hai ngón chân cái cách nhau 8 phân (nói 8 phân là ước chừng 

ngang với bề rộng của vai) 



Chỗ rộng nhất trên thân là vai. Giữ hai chân cách nhau vừa đúng chiều rộng 

của vai thì chân đã chịu lực tốt mà diện tích mặt chân đế cũng lớn, khiến cho 

trọng tâm rất ổn. 



Nếu chân không cách nhau đủ 8 phân thì mặt chân đế quá hẹp so với mông, 

trọng tâm bất ổn. Nếu lớn hơn 8 phân thì cơ đùi bị kéo quá căng, nên cũng 

không đáp ứng được yêu cầu về mặt vật lý. 



---o0o--- 

4.2. Xét trên phương diện điều tâm trong nhà Phật 



“Quân tử vụ bổn, bổn lập nhi đạo sanh”. 



V. Vì sao lúc đứng thẳng lại cần phải dùng gót chân chịu lực? 



Như  đã  nói,  cách  đứng  như  vậy  chẳng  những  vừa  chỉnh  tề,  vừa  đẹp  mắt, 

khiến  người khác thấy trang  nghiêm,  mà còn  là phù  hợp  với  những  nguyên 

tắc giải phẫu sinh lý nữa. 



---o0o--- 

5.1. Xét về mặt Phật pháp 



Nhà Phật giảng: “Tánh không duyên khởi”, các pháp từ duyên sanh. Thể là 

chân  không,  nhưng  Tướng  là  diệu  hữu.  Ðã  có  thân  thể  giả  tướng,  thì  trong 

giả  tướng  ấy  đương  nhiên  có  đạo  lý  nhân  quả;  nhưng  sự  biến  hóa  của  giả 

tướng vẫn tuân theo nguyên tắc nhân quả. Bởi vậy, những động tác sinh hoạt 

thường ngày cũng phải tuân thủ theo điều kiện nhân quả. 



Hãy thử suy nghĩ kỹ, trong 32 tướng hảo của Phật, có tướng “gót chân rộng 

bằng” (gót chân viên mãn, chẳng lộ xương) và “lòng bàn chân bằng phẳng”. 

Những tướng hảo ấy đã tiết lộ ý nghĩa sâu thẳm “gót chân chịu lực”. 



Tổ sư nhà Thiền, khi khảo nghiệm đệ tử đã dụng công đắc lực hay chưa, đắc 

pháp  hay  chưa,  thường  hỏi:  “Gót  chân  chấm  đất  rồi  chưa?”  Ðiểm  này  phải 

nghĩ hiểu cho kỹ vậy. Có người cho rằng cần phải dùng cả bàn chân lẫn các 

ngón chân chịu  lực thì  mới đứng  vững được. Kỳ thật, thời cổ  phụ  nữ bị ép 

bó  chân,  chỉ  còn  chừa  mỗi  gót  chân  chạm  đất  mà  họ  vẫn  có  thể  đi  vững, 

đứng vững được. 



---o0o--- 

5.2. Xét về mặt giải phẫu sinh lý 



Từ  xương  bắp  chân  trở  lên  cả  phân  trên  đều  liên  tục  ở  ngay  trên  gót  chân 

(xương bàn chân chỉ nhằm tăng gia diện tích mặt chân đế). Tự nhiên là trọng 

tâm của thân thể rơi vào chính giữa hai gót chân. Vì thế, ta dùng gót chân để 

chịu  lực, cũng  như khi trọng tâm của  vật  đã ổn thì  vật sẽ tự  nhiên ổn định, 

chẳng  cần  tốn  sức.  Lúc  trọng  lượng  đặt  tại  gót  chân,  mỗi  ngón  chân  đều 

được thư giãn, gân thịt nơi chân cũng không cần phải hao tổn năng lượng để 

giữ  vững  tư  thế  cân  bằng;  cơ  lưng  cũng  không  phải  phải  gồng  cứng.  Như 

thế, sẽ bất tất phải lãng phí khí lực, bất tất phải gánh chịu nỗi nhọc nhằn, đau 

đớn không cần thiết. 



Mỗi  người  có  thể  tự  kiểm  nghiệm,  so  sánh.  Khi  đứng,  tự  dùng  tay  sờ  nắn 

xương  hông  thì  sẽ  thấy  rằng:  Nếu  dùng  mũi  bàn  chân  làm  điểm  tựa  thì 

xương nơi thắt lưng sẽ thúc vào bụng, các cơ quanh hông sẽ gồ lên. Như vậy 

sẽ dễ bị đau lưng, mà cũng khó thể hô hấp sâu. 



Nếu dùng gót chân để chịu lực thì xương nơi thắt lưng khá thẳng, không còn 

thúc  vào  bụng.  Hông,  lưng,  bàn  chân,  ngón  chân,  cơ  chân  đều  thả  lỏng,  dễ 

hít thở sâu. 



---o0o--- 

Hết 











Document Outline


	PHẦN THỨ NHẤT: DẪN NHẬP

	CHƯƠNG I:

	I. LỄ PHẬT LÀ MỘT HÀNH ÐỘNG RÈN LUYỆN TỰ GIÁC, LÀ SỰ HƯỞNG THỤ TỐI CAO

	II. CÓ NHIỀU CÁCH LỄ NGŨ THỂ ÐẦU ÐỊA KHÁC NHAU, NHƯNG MỖI CÁCH ÐỀU CÓ Ý NGHĨA SÂU XA

	III. TINH THẦN, THÁI ÐỘ ÐÚNG ÐẮN TRONG VIỆC HỌC TẬP CÁCH LỄ PHẬT

	IV. ÐỪNG KHỞI NHỮNG TÂM THÁI SAI TRÁI KHIẾN CHÍNH MÌNH BỊ CHƯỚNG NGẠI

	V. ÐIỀU PHỤC THÂN TÂM, KHIÊM KÍNH, NHU NHUYỄN

	VI. LỄ PHẬT LÀ MỘT CÁCH VẬN ÐỘNG ÐỂ KHÔI PHỤC THÂN TÂM KHANG KIỆN

	VII. DO LỄ PHẬT LÀ TU TẬP VỀ MẶT SỰ MÀ KHẾ NHẬP LÝ SÂU

	VIII. LỄ PHẬT TIÊU TRỪ NGHIỆP CHƯỚNG, CHỚ LẦM TƯỞNG LÀ KHỔ NHỤC KẾ

	IX. NGUYÊN NHÂN GÂY NÊN SỰ MỆT NHỌC TRONG KHI LỄ PHẬT

	X. DỐC LÒNG VÀO MỘT CHỖ THÌ KHÔNG VIỆC GÌ CHẲNG HOÀN THÀNH, ÐỪNG PHÍ TINH THẦN THAN THỞ, GIẬN HỜN

	XI. NHỮNG ÐIỂM MẤU CHỐT KHIẾN VIỆC HỌC LỄ PHẬT TRỞ THÀNH KHÓ KHĂN HAY DỄ DÀNG

	XII. GIẢI ÐÁP THẮC MẮC





	CHƯƠNG II

	A. Lễ Phật là cách thực hiện “điều tốt lành bậc nhất” một cách chặt chẽ nhất

	B. Kinh Nghiệm Lễ Phật









	PHẦN THỨ HAI: PHƯƠNG PHÁP LỄ PHẬT VÀ QUÁN TƯỞNG

	I. PHẬT LÀ ÐẤNG GIÁC GIẢ

	II. ÐỨNG NHƯ CÂY TÙNG, NGAY NGẮN NHƯNG THONG DONG

	III. CHẮP TAY NHIẾP TÂM

	IV. CÚI ÐẦU

	V. KHOM MÌNH

	VI. THẢ LỎNG VAI (CÚI XUỐNG)

	VII. CONG GỐI - CONG THÂN HẠ MÌNH XUỐNG

	VIII. QUỲ GỐI SÁT ÐẤT

	IX. QUỲ TỌA THƯ THÁI

	X. DUỖI TAY ÐÓN PHẬT

	XI. NGŨ THỂ ÐẦU ÐỊA

	XII. LẬT NGỬA BÀN TAY ÐÓN PHẬT

	XIII. HÒA NHẬP CÙNG TÂM PHẬT, CHÚNG SANH VÀ PHẬT CẢM ỨNG NHAU

	XIV. KHÔI PHỤC TƯ THẾ QUỲ TỌA

	XV. QUỲ, DỰNG LÒNG BÀN CHÂN ÐỨNG LÊN

	XVI. KHÔI PHỤC TƯ THẾ ÐỨNG





	PHẦN THỨ 3: PHÂN TÍCH Ý NGHĨA PHẬT PHÁP VÀ NGUYÊN LÝ Y HỌC CỦA MỘT SỐ ÐỘNG TÁC

	I. Vì sao cần phải chắp tay? 

	II. Vì sao không được chắp tay đè lên ngực? 

	III. Vì sao chẳng nên nghiến chặt răng? 

	IV. Vì sao phải nên đứng theo kiểu “tiền bát hậu nhị” (đầu bàn chân cách nhau 8 phân, hai gót chân cách nhau 2 phân)? 








index-37_3.jpg





index-37_2.jpg





index-38_2.jpg





index-38_1.jpg





index-38_4.jpg





index-38_3.jpg





cover_image.jpg
Le-Phat-Va-Y-Hoc-
Ps-Dao-Chung





index-39_2.jpg





index-39_1.jpg





index-29_1.jpg
Cui dau Cii dau & khom minh Tha léng hai vai





index-31_2.jpg
»

»

E

Quy toa

Duoi tay don Phat






index-31_1.jpg
Cong goi

Big < " > " - 3

Quy goi sat dat






index-36_1.jpg





index-32_1.jpg
Ngii the dau dia Lat ngira ban tay don Phat






index-36_3.jpg





index-36_2.jpg





index-37_1.jpg





